. il de alen Zeres - leris de ...



(كتاب الصيام والاعتكاف )

شرح وبيان فضيلتمالشيخ الامامر

عبدالعزيز بن عبدالله بن باز

رجمالله وأسكنم فسيح جناتم -

تم التفريغ بالتعاون مع الاخوة

في مكتب التفريغ

www. tafreg. com



#### (المتن)

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين، أما بعد: قال الشيخ العلامة ابو البركات المجد ابن تيمية رحمه الله تعالى:

#### [كتاب الصيام].

## [بَابُ مَا يَتْبُتُ بِهِ الصَّوْمُ وَالْفَطْرُ مِنْ الشُّهُود]

عَنْ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: «تَرَاءَى النَّاسُ الْهِلَالَ فَأَخْبَرْتُ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أَنِّي رَأَيْتُهُ فَصَامَ وَأَمَرَ النَّاسَ بِصِيَامِهِ»، رَوَاهُ أَبُو دَاوُد وَالدَّارَقُطْنَى وَقَالَ: تَقَرَدَ بِهِ مَرْوَانُ بْنُ مُحَمَّدٍ عَنْ ابْنِ وَهْبٍ وَهُو ثِقَةٌ.

وَعَنْ عِكْرِمَةَ عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: جَاءَ أَعْرَابِيِّ إِلَى النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَقَالَ: إِنِّي رَأَيْتُ اللَّهِ؟» اللهِ لَلَهُ : فَقَالَ: «أَتَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ؟» اللهِ لَالذَ : فَعَمْ. قَالَ: «أَتَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّهِ؟» قَالَ: نَعَمْ. قَالَ: «عَلْ بِلَالُ أَذَنْ فِي النَّاسِ فَلْيَصُومُوا غَدًا»، رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلَّا أَخْمَدَ، وَرَوَاهُ أَبُو دَاوُد أَيْضًا مِنْ حَدِيثِ مَلَا بِمَعْنَاهُ وَقَالَ: «فَأَمَر بَلَالاً فَنَادَى فِي النَّاسِ أَنْ يَقُومُوا وَأَنْ يَصُومُوا». حَمَّادِ بْن سَلَمَةً عَنْ سِمَاكٍ عَنْ عِكْرَمَةً مُرْسَلًا بِمَعْنَاهُ وَقَالَ: «فَأَمَر بَلَالاً فَنَادَى فِي النَّاسِ أَنْ يَقُومُوا وَأَنْ يَصُومُوا».

وَعَنْ رِبْعِيِّ بْنِ حِرَاشٍ عَ**نْ رَجُلِ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ** - قَالَ: اخْتَلَفَ التَّاسُ فِي آخِرِ يَوْمِ مِنْ رَمَضَانَ فَقَدِمَ أَعْرَائِيَّانِ فَشَهِدَا عِنْدَ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بِاللَّهِ لَأَهَلَ الْهِلَالُ أَمْسِ عَشِيتَةً فَأَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - النَّاسَ أَنْ يُفْطِرُوا. رَوَاهُ أَحْدُ وَأَدْ فِي رَوَاةٍ: وَإِنْ يَعْدُوا إِلَى مُصَلَّاهُمْ.

وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَن بْن زَيْدِ بْنِ الْخُطَّابِ أَنَّهُ خَطَبَ فِي الْيَوْمِ الَّذِي يُشُكَّ فِيهِ فَقَالَ: أَلَا إِنِي جَالَسْتُ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَسَأَلْتُهُمْ، وَأَنَّهُمْ حَدَّثُونِي أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «صُومُوا لِرُوْيَتِهِ، وَأَفْطِرُوا لِرُوْيَتِهِ، وَالسُّكُوا لَهَا، فَإِنْ خُمَّ عَلَيْكُمْ فَأَتَتُوا ثَلَاثِينَ يَوْمَا، فَإِنْ شَهِدَ - قَالَ: هُومُومُوا لِرُوْيَتِهِ، وَأَفْطِرُوا». رَوَاهُ أَحْمَدُ، وَرَوَاهُ النَّسَائِيّ وَلَمْ يَقُلُ فِيهِ: مُسْلِمَان.

وَعَنْ أَمِيرٍ مَكَةَ الْحَارِثِ بْنِ حَاطِبٍ قَالَ: عَهِدَ إِلَيْنَا رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أَنْ نَشْكَ لِلرُّؤْيَةِ، فَإِنْ لَمْ نَرَهُ وَشَهِدَ شَاهِدَا عَدْلٍ نَسَكْنَا بِشَهَادَتِهِمَا، رَوَاهُ أَبُو دَاوُد وَالنَّارَقُطْنِيّ، وَقَالَ: هَذَا إِسْنَادٌ مُتَّصِلٌ صَحِيحٌ.

#### (الشرح والتعليق)

بسم الله، والحمد لله، وصلى الله وسلم على رسول الله وآله وصحبه أجمعين، أما بعد:

فهذه الأحاديث الأربعة كلها تدل على حكم الرؤية بالشاهد والشاهدين، وأن الشاهد الواحد يثبت به دخول رمضان كما في حديث ابن عمر، وحديث ابن عباس .

٥ ١٤١٤ ( المعروبة المستروبة المعروبة المرات المرات

قال ابن عمر: تراءى الناس الهلال فأخبرت النبي أني رأيته. فصام وأمر الناس بالصيام، وهكذا في حديث ابن عباس، فهذا يدل على أن رمضان يثبت برؤية الواحد العدل، متى شهد الواحد العدل صام الناس، احتياطًا لعباده، أما الخروج فلابد من شاهدين احتياطًا لعباده أيضًا، وهذا قول أهل العلم قاطبة لابد من شاهدين في الخروج ما عدا أبا ثور خالف في هذا وهو قول ضعيف.

الصواب والذي عليه جمه ورأهل العلم وهو كالإجماع إنه لابد من شاهدين في الخروج، أما الدخول فيكفي شاهد واحد الثقة كما دل على ذلك حديث ابن عباس وابن عمر.

ودل حديث حذيفة وحديث عبد الرحمن بن زيد بن الخطاب وحديث الحارث بن حاطب على أنه لابد من شاهدين في الخروج، شاهدي عدل في دخول شوال وفي دخول ذي الحجة من بقية الشهور لابد من شاهدي عدل، أما دخول رمضان فيكفيه شاهد واحد احتياطًا للعبادة؛ لأن تفويت يوم من رمضان أمر صعب، فلهذا من رحمة الله أن شرع لعباده الصوم بشهادة الواحد.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية - رحمه الله -:

#### [بَابُ مَا جَاءَ فِي يَوْمِ الْفَيْمِ وَالشَّكِّ].

عَنْ ابْنِ عُمَرَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «إِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَصُومُوا، وَإِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَأَفْطِرُوا فَإِنْ غُمُّ عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا لَهُ»، أَخْرَجَاهُ هُمَا وَالنَّسَائَىُّ وَابْنُ مَاجَهْ.

وَفِي لَفْظٍ: «الشَّهُرُ تِسْعٌ وَعِشْرُونَ لَيْلَةً فَلَا تَصُومُوا حَتَّى تَرَوْهُ فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَأَكْمِلُوا الْعِدَّةَ ثَلَاثِينَ»، رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

ُ وَفِيَ لَفْظِ أَنَّهُ ذَكَرَ رَمَضَانَ فَقَالَ: «**الشَّهْرُ هَكَذَا وَهَكَذَا وَهَكَذَا»** ثُمَّ عَقَدَ إِبُهَامَهُ فِي الثَّالِثَةِ: «**صُومُوا** لِ**رُؤْيَتِهِ وَأَفْطِرُوا لِرُؤْيَتِهِ فَإِنْ ثُمَّ عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا ثَلَاثِينَ»، رَوَاهُ مُسْلِخٌ.** 

وَفِي رِوَايَةٍ أَنَّهُ قَالَ: «**إِنَّمَا الشَّهُرُ تِسْعٌ وَعِشْرُونَ فَلَا تَصُومُوا َحَتَّى تَرَوْهُ وَلَا تُفْطِرُوا حَتَّى تَرَوْهُ وَلَا تُفْطِرُوا حَتَّى تَرَوْهُ وَلَا تَفُطُولُوا حَتَّى تَرَوْهُ فَإِنْ خُمُّ عَلَيْكُمْ فَاقْدُرُوا لَهُ**»، رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَأَحْمَدُ. وَزَادَ قَالَ نَافِعٌ: وَكَانَ عَبْدُ اللَّهِ إِذَا مَضَى مِنْ شَخْبَانَ تِسْعٌ وَعِشْرُونَ يَوْمًا يَبْعَثُ مَنْ يَنْظُرُ فَإِنْ رَأَى فَذَاكَ وَإِنْ لَمْ يَرَ وَلَمْ يَجِلْ دُونَ مَنْظَرِهِ سَحَابٌ وَلَا قَتَرٌ أَصْبَحَ مُفْطِرًا، وَإِنْ كَوْنَ مَنْظَرِهِ سَحَابٌ وَلَا قَتَرٌ أَصْبَحَ مُفْطِرًا، وَإِنْ كَوْنَ مَنْظَرِهِ سَحَابٌ وَلَا قَتَرٌ أَصْبَحَ صَائِمًا.

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «صُومُوا لِرُؤْيَتِهِ وَأَفْطِرُوا لِرُؤْيَتِهِ، فَإِنْ غَبِيَ عَلَيْكُمْ فَعُدُّوا ثَلَاثِينَ». وَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَمُسْلِمٌ وَقَالَ: «فَإِنْ غَبِيَ عَلَيْكُمْ فَعُدُّوا ثَلَاثِينَ». وَوَاهُ أَخْمَدُ. وَفِى لَفْظ «صُومُوا لِرُؤْيَتِهِ فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَعُدُّوا ثَلَاثِينَ»، رَوَاهُ أَخْمَدُ.

وَفِي لَفْظِ «**إِذَا رَأَيْتُمُ الْهِلَالَ فَصُومُوا، وَإِذَا رَأَيْتُمُوهُ فَأَفْطِرُوا، فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَعُدُّوا ثَلَاثِينَ يَوْمَا»**، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَمُسْلِغٌ وَابْنُ مَاجَهْ وَالنَّسَائَقُّ.

وَفِي لَفَظٍ «صُومُوا لِرُؤْيَتِهِ وَأَفطِرُوا لِرُؤْيَتِهِ، فَإِنْ غُمَّ عَلَيْكُمْ فَعُدُّوا ثَلَاثِينَ ثُمَّ أَفْطِرُوا»، رَوَاهُ أَخْمَدُ وَالنَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ.

وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «صُومُوا لِرُؤْيَتِهِ وَأَفْطِرُوا لِرُؤْيَتِهِ، فَإِنْ حَالَ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ سَحَابٌ فَكَمِّلُوا الْعِدَّةَ ثَلَاثِينَ، وَلَا تَسْتَثْفِلُوا الشَّهْرَ اسْتِثْبَالًا» رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالنَّسَائِيُّ وَالتَّرْمِذِيُّ بِمَعْنَاهُ وَصَحَّمَهُ.

وَفِيهِ فِي لَفْظٍ لِلنَّمَائِيِّ «فَأَكْمِلُوا الْعِدَّةَ عِدَّةَ شَعْبَانَ» رَوَاهُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي يُونُسَ عَنْ سِمَاكٍ عَنْ عِكْرِمَةَ عَنْهُ.

وَفِي لَفْظِ «َلَا تَقَدَّمُوا الشَّهْرَ بِصِيَامِ يَوْمٍ وَلَا يَوْمَيْنِ، إِلَّا أَنْ يَكُونَ شَـيْتًا يَصُومُهُ أَحَدُكُم، وَلَا تَصُومُوا حَتَّى تَرَوْهُ ثُمَّ صُومُوا حَتَّى تَرَوْهُ، فَإِنْ حَالَ ذُونَهُ غَمَامَةٌ فَأَتِبُوا الْعِدَّةَ ثَلَاثِينَ ثُمَّ أَفْطِرُوا» رَوَاهُ أَبُو دَاوُد. وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ - صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَتَحَفَّظُ مِنْ هِلَالِ شَعْبَانَ مَا لَا يَتَحَفَّظُهُ مِنْ غَيْرِهِ، يَصُومُ لِرُؤْيَةِ رَمَضَانَ فَإِنْ غُمَّ عَلَيْهِ عَدَّ ثَلَاثِينَ يَوْمًا ثُمَّ صَامَ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوُد وَالدَّارَقُطْنِيِّ وَقَالَ: إِسْنَادٌ حَسَنٌ صَحِيحٌ.

وَعَنْ حُذَيْفَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «لَا تَقَدَّمُوا الشَّهْرَ حَتَّى تَرَوْا الْهِلَالَ أَوْ تُكْمِلُوا الْعِدَّةَ»؛ رَوَاهُ أَبُو دَاوُد وَالنَّسَائِيُّ.

وَعَنْ عَمَّادِبْنِ يَاسِرِ قَالَ: «مَنْ صَامَ الْيَوْمَ الَّذِي يُشَكُّ فِيهِ فَقَدْ عَصَى أَبَا الْقَاسِمِ مُحَمَّدًا - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ -» رَوَاهُ اَلْخَمْسَةُ إِلَّا أَحْمَدَ وَصَحَّحَهُ التَّرْمِذِيُّ وَهُوَ لِلْبُخَارِيِّ تَعْلِيقًا.

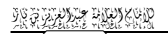
## (الشرح والتعليق)

فهذه الأحاديث المتعددة وما جاء في معناها كلها تدل على أن رمضان يصام برؤية الهلال أو بإكمال العدة.

وهكذا يفطر الناس برؤية هلال شوال أو بإكمال العدة، هذا مقتضى حديث ابن عمر، وأبي هريرة، وحذيفة، وابن عباس وغيرهم مما جاء عنه الرواية في هذا، بابها واحد وهو أن الواجب العمل بالرؤية فإن الشهر يكون تسعة وعشرين ويكون ثلاثين، فأمر النبي أن لا يصام إلا بالرؤية أو بإكمال العدة، ولهذا قال: «فصوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن غم عليكم فأكملوا العدة ثلاثين».

في اللفظ الآخر: «فعدوا ثلاثين»، وفي اللفظ الآخر: «فأكملوا عدة شعبان ثلاثين يومًا».

«ثم صوموا حتى تروا الهلال أو تكملوا العدة ثلاثين يومًا» وهكذا في حديث عائشة (كان يتحفظ من شعبان ما لا يتحفظ من غيره).



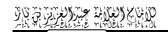
فإن رُئي الهلال صام ، وإلا عد ثلاثين من شعبان ثم صام، قال: «لا تصوموا حتى تروا الهلال، فإن غمي عليكم فأكملوا العدة ثلاثين».

فهذه الأحاديث كلها تدل على أن الواجب على المسلمين إكمال عدة شعبان ثلاثين ثم يصومون، وإكمال عدة رمضان ثلاثين إلا أن يروا الهلال ليلة ثلاثين فأفطروا بشهادة عدلين

وتقدم حديث الحارث بن حاطب أن الرسول أمرهم وعهد إليهم أن يصوموا برؤيته ويفطروا برؤيته، إذا شهد شاهدا عدل صاموا بها ونسكوا لها وأفطروا بها.

لكن الدخول كما تقدم يثبت بالواحد كما تقدم حديث ابن عمر أنهم تراءوا الهلال فأخبر ابن عمر أنه رأى الهلال فأمر بصيامه، وحديث ابن عباس كذلك، فدخوله يثبت بالواحد الثقة، أما الخروج فلابد من شاهدي عدل، فإن اشتبها وغم الهلال كملت العدة، فإذا صاموا بإكمال شعبان كمل رمضان ثلاثين إلا أن يروا الهلال.

أما ما كان ابن عمر شه يفعل إذا كانت صحوًا أفطر يوم الثلاثين من شعبان، وإن كانت غيمًا صام يوم الثلاثين، هذا اجتهاد منه، وهو خلاف الصواب.



والصواب ما دلت عليه الأحاديث وأن الواجب على الناس الفطر حتى ولو كان غيم، لا يصوموا يوم الثلاثين من شعبان ولو كان غيم.

ففعل ابن عمر هذا اجتهاد منه، أخطأ فيه ، والصواب الفطر لا في الغيم ولا في الصحو، لابد من إتمام شعبان ثلاثين يومًا، ولهذا قال عمار . الغيم ولا في الصحو، لابد من إتمام شعبان ثلاثين يومًا، ويوم الثلاثين من من مام اليوم الذي يشك فيه فقد عصى. أبا القاسم ، ويوم الثلاثين من شعبان وإن كان غيمًا يوم شك فلا يجوز صيامه، هو صحيح الحديث (فأكملوا عدة شعبان) سواء غيم ولا صحو، عدة شعبان ثلاثين يومًا ولو كان غيمًا إلا من له عادة كما قال : «لا تقدموا رمضان بصوم يوم ولا اثنين إلا رجل كان يصوم صومًا يصومه» إنسان يصوم الاثنين والخميس فصادف يوم الثلاثين يوم الخميس أو الاثنين يصومه، إذًا ما صام من أجل رمضان صام من أجل عادته، أو عليه قضاء رمضان، يكمل صيام قضاء رمضان ما لم يثبت الهلال.

أما أن يصومه احتياطًا من أجل رمضان لا يصوم، يجب إفطار يوم الثلاثين مطلقًا صحوًا أو غيمًا، يجب الإفطار ولا يصوم يوم الشك، فإذا تم ثلاثين شعبان صام، أو رُئي الهلال في ليلة الثلاثين من شعبان صام الناس.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

[بَابُ الْهَلَالِ إِذَا رَآهُ أَهْلُ بَلْدَةٍ هَلْ يَلْزَمُ بَقِيَّةَ الْبِلَادِ الصَّوْمُ ؟ ].

عَنْ كُرِيْبٌ أَنَّ أُمَّ الْفَصْلِ بَعَثَنُهُ إِلَى مُعَاوِيّةَ بِالشَّامِ فَقَالَ: فَقَدِمْتُ الشَّامَ فَقَصَيْتُ حَاجَتَهَا وَاسْتُهِلَّ عَلَيَّ وَمَضَانُ وَأَنَا بِالشَّامِ فَرَأَيْتُ الْهِلَالَ لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ ثُمَّ قَدِمْتُ الْمَدِينَةَ فِي آخِرِ الشَّهْرِ فَسَأَلَنِي عَبْدُ اللّهِ بْنُ عَبْسُ اللّهُ بْنُ عَبْسُ، ثُمَّ ذَكَرَ الْهِلَالَ فَقَالَ: مَتَى رَأَيْتُمُ الْهِلَالَ؟ فَقُلْتُ: رَأَيْنَاهُ لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ. فَقَالَ: أَنْتَ رَأَيْتُمُ الْهِلَالَ؟ فَقُلْتُ: نَعَمْ، وَرَآهُ النَّالُسُ وَصَامُوا وَصَامَ مُعَاوِيَةً. فَقَالَ: لَكِنَّا رَأَيْنَاهُ لَيْلَةَ السَّبْتِ فَلَا نَوَالُ نَصُومُ حَتَّى نُكُمِلَ ثَلَاثِينَ أَوْ نَوَاهُ فَقُلْتُ: فَالَا نَكُونَا وَسَالًا عَلَيْهِ وَسَلَمْ -. رَوَاهُ فَقُلْتُ: أَفَلَا اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ -. رَوَاهُ الْجُمَاعَةُ إِلَّا الْبُخَارِيِّ وَابْنَ مَاجَهُ.

## (الشرح والتعليق)

هذا الحديث فيها يتعلق بالرؤية، وهل تكون جماعية أو تكون لأهل بلد رؤيتهم؟ على خلاف بين العلهاء

والأرجح من حيث الدليل أنها تعم، لقوله ﷺ: «صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته» لأن هذا خطاب للأمة، فإذا رآه أهل بلد الرؤية الشرعية وجب على الناس الصوم، وإذا رآه ليلة الإفطار أفطروا، هذا ظاهر النصوص؛ لأن الله جل وعلا بعث نبيه للجميع، فقال: ﴿أطيعوا الله وأطيعوا الرسول ﴾، وقد قال لنا: «صوموا لرؤيته» فهو يخاطب الأمة، ما يخاطب أهل المدينة، يخاطب الأمة كلها «صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته فإن غم عليكم فأكملوا العدة» وفي اللفظ الآخر كها تقدم «فعدوا ثلاثين»، «فأكملوا عدة شعبان ثلاثين ثم صوموا حتى تكون العدة أو تروا الهلال» هذا هو الواجب على الجميع، هذا هو مقتضى.

وذهب بعض أهل العلم إلى أن لكل أهل بلد رؤيتهم عند تباعد الأقطار واختلاف المطالع يكون لأهل بلد رؤيتهم.

واحتجوا بها قال ابن عباس هنا، فإن ابن عباس هما يعمل برؤية أهل الشام، فإن كريبًا لما قدم من الشام وكان قد ذهب بحاجة إلى أم الفضل رأوا الهلال ليلة الجمعة في الشام في خلافة معاوية شعاموا وصام الناس، وصام معاوية فقدم كريب على المدينة فسأله ابن عباس عن الرؤية فقال: (رأيناه ليلة الجمعة، وصام الناس، وصام معاوية) فقال ابن عباس: (نحن رأيناه ليلة الجمعة، وصام الناس، وصام معاوية) فقال ابن عباس: (نحن رأيناه ليلة السبت، فلا نزال نصوم حتى نرى الهلال أو نكمل العدة) فقال له كريب: (أفلا تعمل برؤية معاوية؟) فقال: (هكذا أمرنا نبينا) يريد قوله نه: «صوموا لرؤيته» يعني: أن هذا يقتضي أن كل بلد تصوم لرؤيتها إذا تباعدت الأقطار وصارت بينهم المسافة التي يتغير بها مطلع الرؤية.

وهذا القول الذي قاله ابن عباس له وجاهة من حيث إطلاق الحديث «صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته» لكن بالنظر إلى مقاصد الشريعة، وبالنظر إلى وصف النبي الله أنه رسول الله إلى الناس عامة، وأن خطاباته تعم هذا يقتضيان ما فعله معاوية وما ذكره أشار إليه كريب أنه هو الواجب، فإن رؤيتهم رؤية للجميع، فإذا أفطروا أفطر الناس وإذا صاموا صام الناس بالرؤية الشرعية.

وهذا اللي ذهب إليه ابن عباس ذهب إليه جماعة من أهل العلم فقالوا: إن لكل أهل بلد رؤيتهم، فإذا رأته المملكة العربية السعودية مثلًا لم يلزم مصر

والشام رؤيتها والعكس كذلك، إذا رآه أهل الشام ورآه مصر لم يلزم الباقين حتى يروه أو يكملوا العدة، حملًا للنصوص على الخصوصية لا على العموم، وأن كل أهل بلد وكل إقليم تخصهم رؤيتهم، وهذا ليس بظاهر من جهة العموم ، إلا أنه هو الواقع، الواقع أن لكل أهل بلد لهم رؤيتهم، هذا هو الواقع لأسباب كثرة:

منها: تباعد الأقطار.

ومنها: عدم الثقة من هؤلاء بهؤلاء، وهؤلاء بهؤلاء.

ومنها: أن الخبر قد يتأخر قبل مجيئه، الآن الطائرات والمكالمات الهاتفية قد يمضي. الشهر وما جاء الخبر من البلاد الأخرى لتباعد الأقطار، أما اليوم فقد تيسر - العلم في الحال بواسطة الإذاعات فقد يُرى في الشام وفي الشرق وفي الغرب ويعلمه الناس في الحال، فلم يبق عذر في العمل بالرؤية العامة إذا ثبتت بالشهود وبالبينة الشرعية وهو العدل في الدخول، والعدلان في الخروج، هذا هو الأظهر، وهذا هو الأقوى من حيث الدليل، وأما الواقع فالواقع أن الناس كل أهل جهة يعملون برؤيتهم كها قال ابن عباس .

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

#### [بَابُ وُجُوبِ النِّيَّةِ مِنْ اللَّيْلِ فِي الْفَرْضِ دُونَ النَّفْل].

عَنْ ابْنِ عُمَرَ عَنْ حَفْصَةَ عَنْ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ لَمْ يَجْمَعُ الصِّيَامَ قَبْلَ الْفَجْرِ فَلَا صِيَامَ لَهُ»، رَوَاهُ الْخَمْسَةُ.

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «دَخَلَ عَلَى رَسُولُ اللّهِ - صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ - ذَاتَ يَوْمٍ فَقَالَ: هَلْ عِنْدَكُمْ مِنْ شَيْءٍ؟ فَقُلْنَا: لَا، فَقَالَ: فَإِنّي إِذَنْ صَائِمٌ، ثُمُّ أَتَانَا يَوْمَا آخَرَ، فَقُلْنَا يَا رَسُولَ اللّهِ أُهْدِيَ لَنَا حَيْسٌ، فَقَالَ: أَرِينِيهِ فَلَقَدْ أَصْبَحْتُ صَائِمًا فَأَكَلَ»، رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إِلّا الْبُخَارِيَّ.

وَزَادَ النَّسَائِيِّ: ثُمَّ قَالَ: «إِنَّمَا مَثَلُ صَوْمِ الْمُتَطَوِّعِ مَثَلُ الرَّجُلِ يُخْرِجُ مِنْ مَالِهِ الصَّدَقَةَ، فَإِنْ شَاءَ أَمْضَاهَا، وَإِنْ شَاءَ حَبَسَهَا».

وَفِي لَفْظِ لَهُ أَيْضًا قَالَ: «يَا عَائِشَةُ إِنَّمَا مَنْزِلَةُ مَنْ صَامَ فِي غَيْرِ رَمَضَانَ أَوْ فِي التَّطَوُعِ بِمَنْزِلَةِ رَجُلٍ أَخْرَجَ صَدَقَةَ مَالِهِ فَجَادَ مِنْهَا بِمَا شَاءَ فَأَمْضَاهُ، وَبَخِلَ مِنْهَا بِمَا شَاءَ فَأَمْسَكُهُ».

قَالَ الْبُخَارِيُّ: **وَقَالَتْ أُمُّ الدَّرْدَاءِ**: كَانَ أَبُو الدَّرْدَاءِ يَقُولُ: عِنْدَكُمْ طَعَامٌ. فَإِنْ قُلْنَا: لَا، قَالَ: فَإِنِّي صَائِمٌ يَوْمِي هَذَا. قَالَ: وَفَعَلَهُ أَبُو طَلْحَةَ وَأَبُو هُرَيْرَةَ وَابْنُ عَبَّاسٍ وَحُذَيْفَةُ - رَضِيَ اللَّهُ عَنْبُمْ -.

#### (الشرح والتعليق )

هذه الاحاديث والآثار تتعلق بنية الصوم في الفرض والنفل:

حديث حفصة رضي الله عنها يدل على أن صوم الفريضة لابد أن ينويه صاحبه من الليل، وفي اللفظ الآخر: «لا صيام لمن لم يجمعه من الليل»، وفي اللفظ الآخر: «لا صيام لمن لم يبيت الصيام من الليل».

وهذا عند أهل العلم في الفريضة، والحديث رواه الخمسة وصححه جماعة، وذهب الجماعة إلى أنه موقوف على حفصة، والصواب أنه صحيح مرفوع، والموقوف له حكم المرفوع لأن هذا لا يقال من جهة الرأي، فهو

صحيح موقوفًا ومرفوعًا، ودليل على أن من لم يبيت الصيام فلا صيام له في الفريضة كرمضان، والكفارات.

أما النافلة فلا بأس أن ينويه من النهار لحديث عائشة أن النبي الله دخل عليهم فقال: هل عندكم شيء؟ فإذا قالوا: لا. قال: «إني إذًا صائم» فابتدأه من النهار، وفعله جماعة من الصحابة كأبي الدرداء وغيره.

وذكر رسول الله في بعض روايات حديث عائشة أن الصائم المتطوع مثل المتصدق، الذي يعزم من ماله الصدقة فإن شاء أمضاها وإن شاء تركها، الإنسان إذا عزل من ماله ألف ريال أو ألفين ليتصدق ما يلزمه، له يهون، إلا إذا سلمها للفقير أخرجها وأعطاها للفقير أو صرفها في وجوه البر، أما مادامت في يده قبل أن يسلمها لأهلها يتصرف فيها كيف يشاء، وهكذا المتطوع إن شاء صام وإن شاء أفطر، ولهذا في حديث عائشة أنه وربها أفطر، دخل عليهم وعندهم طعام فأفطر، وجعل الصائم أمير نفسه إذا كان متطوعًا، فالأفضل له أن يكمل وإذا أراد أن يفطر لحاجة أو مصلحة فلا بأس، لحديث عائشة وغيره.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

#### [بَابُ الصَّبِيِّ إِذَا أَطَاقَ وَحُكْمُ مَنْ وَجَبَ عَلَيْهِ الصَّوْمُ فِي أَثْنَاءِ الشَّهْرِ أَوْ الْيَوْم].

عَنْ الرَّبِيِّعِ بِنْتِ مُعَوِّذٍ قَالَتْ: «أَرْسَلَ رَسُولُ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - غَدَاةَ عَاشُورَاءَ إِلَى قُرَى الْأَنْصَارِ الَّتِي حَوْلَ الْمَدِينَةِ: مَنْ كَانَ أَصْبَحَ صَاثِمًا فَلْيُتِمَّ صَوْمَهُ، وَمَنْ كَانَ أَصْبَحَ مُفْطِرًا فَلْيُتِمَّ بَقِيَّةً يَوْمِهِ. فَكُنَّا بَغْدَ ذَلِكَ نَصُومُهُ وَنُصَوِّمُهُ صِبْيَانَنَا الصَّفَارَ مِنْهُمْ وَنَذْهَبُ إِلَى الْمَسْجِدِ فَنَجْعَلُ لَهُمْ اللَّغْبَةَ مِنْ الْعِهْنِ، فَإِذَا بَكَى أَمَدُهُمْ مِنْ الطَّعَامِ أَعْطَيْنَاهَا إِيَّاهُ حَتَّى يَكُونَ عِنْدَ الْإِفْطَارِ»، أَخْرَجَاهُ.

قَالَ الْبُخَارِيُّ: وَقَالَ عُمَرُ لِنَشْوَانَ فِي رَمَضَانَ: وَيْلَكَ وَصِبْيَانْنَا صِيَامٌ وَضَرَبَهُ.

وَعَنْ سُفْيَانَ بْنِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ رَبِيعَةَ قَالَ: «حَدَّثَنَا وَفَدُنَا الَّذِينَ قَدِمُوا عَلَى رَسُولِ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بِإِسْلَامِ ثَقِيفٍ، قَالَ: وَقَدِمُوا عَلَيْهِ فِي رَمَضَانَ، وَضَرَبَ عَلَيْهِمْ فَجُةً فِي الْمَسْجِدِ، فَلَمَّا أَسْلَمُوا صَامُوا مَا بَقِيَ عَلَيْهِمْ مِنْ الشَّهْرِ»، رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهْ.

وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَن بْنِ مَسْلَمَةُ عَنْ عَمِّهِ «أَنَّ أَسْلَمَ أَتَتْ إِلَى النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّه عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَقَالَ: صُمْتُمْ يَوْمَكُمْ هَذَا؟ قَالُوا: لَا ، قَالَ: فَآتِتُوا بَقِيَّةً يَوْمِكُمْ وَاقْضُوا» رَوَاهُ أَبُو دَاوُد.

ُ وَهَذَا حُجَّةٌ فِي أَنَّ صَوْمَ عَاشُورَاءَكَانَ وَاحِبًا، وَأَنَّ الْكَافِرَ إِذَا أَسْلَمَ أَوْ بَلَغَ الصَّبِيُّ فِي أَثْنَاءِ نَوْمِهِ لَزِمَهُ إمْسَاكُهُ وَقَضَاؤُهُ، وَلَا حُجَّةَ فِيهِ عَلَى سُقُوطِ تَبْيِيتِ النَّيَّةِ لِأَنَّ صَوْمَهُ إِنَّمَا لَزِمَهُمْ فِي أَثْنَاءِ الْيَوْمِ.

#### (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث: تدل على أن الواجب على أن من أسلم أن يبادر بالصوم، لأنه لما دخل في الإسلام وجب عليه صوم رمضان.

وعلى من أفطر في رمضان بسكر أو غيره أن يقضي وأن يؤدب.

وعلى تصويم الصبيان، وكان هذا في يوم عاشوراء و قبل أن يفرض رمضان، أمرهم أن يصوموا وبعث إلى القرى - أطراف المدينة - من كان أصبح صائمًا فليتم صومه ومن كان مفطرًا فليصم بقية يومه. ثم نسخ الله ذلك وفرض رمضان، وأوجب على المسلمين صيامه، لقوله جل وعلا: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي

# أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ اهُّدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّام أُخَرَ ﴾ [البقرة:١٨٥].

وفي حديث الربيع: الدلالة على صيام صبيان الصغار وأنهم يُصَوَّ مون حتى يعتادون، وإذا يعتادوا الصيام لكن لا يجب إلا بالبلوغ، ولكن يصومون حتى يعتادون، وإذا أشغلوا بشيء من اللعب وغيرها حتى يتم النهار مثل ما قال الربيع عن إشغالهم الأطفال بها يشغلهم عن الطعام حتى تغيب الشمس، ففعل معهم ما يشغلهم حتى تغيب الشمس وذلك فيها إذا بلغ عشرًا فأكثر، فإنه يؤمر بالصيام كها يؤمر بالصلاة ويضرب عليها فهكذا يصوم حتى يعتاد الصيام.

وهكذا ما يروى عن عمر: في الذي سكر في رمضان فضربه، قال يعني كيف تفطر في رمضان وصبياننا صيام؟ يعني: الصبي الصغير يصوم وأنت كبير وتفطر بالسكر! فلهذا أقام عليه الحد، هذا يدل على أن الواجب تصويم الصبيان حتى يعتادون إذا كبروا و لا يفرطوا فيه.

وهكذا إذا أسلم الجماعة أمروا بالصيام، ولا يقضوا ما مضى. قبل إسلامهم كما يروى أنه أمر وفد ثقيف أن يصوموا بقية الشهر لما أسلموا، فالإنسان إذا أسلم أمر بأن يصوم الباقي واللي فات ما يصومه؛ لأنه في حال كفره.

أما من أفطر وهو مسلم لمرض أو لتساهل هذا يقضي ما أفطره، إن كان لمرض فهو معذور، أو لسفر فهو معذور، ولو كان لغير مرض أو لغير سفر وجب أن يؤدب ويقضى.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

## [أَبْوَابُ مَا يُبْطِلُ الصَّوْمَ وَمَا يُكْرَهُ وَمَا يُسْتَحَبُّ].

(بَابُ مَا جَاءَ فِي الْحِجَامَةِ).

عَنْ رَافِعِ بْنِ خَدِيجٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - «أَفْطَرَ الْحَاجِمُ وَالْمَخْجُومُ»، رَوَاهُ أَخْمَدُ وَالتَّرْمِذِيُّ.

وَلِأَحْمَدَ وَأَبِي دَاوُد وَابْنِ مَاجَهُ مِنْ حَدِيثِ ثُوْبَانَ وَحَدِيثِ شَدَّادِ بْن أَوْسٍ مِثْلُهُ.

وَلِأَحْمَدَ وَابْنِ مَاجَهُ مِنْ حَدِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ مِثْلُهُ.

وَلِأَحْدَ مِنْ حَدِيثِ عَائِشَةً وَحَدِيثِ أُسَامَةً بْن زَيْدٍ مِثْلُهُ.

وَعَنْ ثُوْبِانَ أَنَّ رَسُولَ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أَتَى عَلَى رَجُلٍ يَحْتَجِمُ فِي رَمَضَانَ فَقَالَ: «أَفْطَرَ الْحَاجِمُ وَالْمَحْجُومُ».

وَعَنْ الْحَسَنِ عَنْ مَعْقِل بْنِ سِنَانِ الْأَشْجَعِيِّ أَنَّهُ قَالَ: مَرَّ عَلَيَّ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَأَنَا أَحْتَجِمُ فِي ثَمَانِ عَشْرَةَ لَيْلَةً خَلَتْ مِنْ شَهْرِ رَمَضَانَ فَقَالَ: «أَفْطَرَ الْحَاجِمُ وَالْمَحْجُومُ» رَوَاهُمَا أَحْمَدُ

وَهُمَا دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ مَنْ فَعَلَ مَا يُفْطِرُ جَاهِلًا يَفْسُدُ صَوْمُهُ خِيْلَافِ النَّاسِي.

قَالَ أَحْمَدُ: أَصَحُ حَدِيثٍ فِي هَذَا الْبَابِ حَدِيثُ رَافِعٍ بْنِ خَدِيجٍ.

وَقَالَ ابْنُ الْمَدِينِيِّ: أَصَحُّ شَيْءٍ فِي هَذَا الْبَابِ حَدِيثُ ثُوْبَانَ وَشَدَّادِ بْنِ أَوْسٍ.

وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ: «أَنَّ النَّبِيِّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - اخْتَجَمَ وَهُوَ مُخْرِمٌ وَاخْتَجَمَ وَهُوَ صَايْمٌ»، رَوَاهُ أَحْمُدُ وَالْبْخَارِيُّ.

وَفِي لَفْظٍ: «احْتَجَمَ وَهُوَ مُحْرِمٌ صَائِمٌ»، رَوَاهُ أَبُو دَاوْد وَابْنُ مَاجَهْ وَالتَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ.

وَعَنْ ثَابِتِ الْبُنَانِيَّ أَنَّهُ قَالَ لِأَنَسِ بِنِ مَالِكٍ: أَكُنْتُمْ تَكْرَهُونَ الْحِجَامَةَ لِلصَّائِمِ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -؟

قَالَ: «لَا إِلَّا مِنْ أَجِلِ الضَّغْفِ» رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

1 \

## وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ أَبِي لَيْلَى عَنْ بَعْضِ أَصْحَابِ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَلْ الْوَصَالِ فِي الصِّيَامِ وَالْحِجَامَةِ لِلصَّامِمِ إِبْقَاءً عَلَى أَصْحَابِهِ

**قَالَ:** إنَّمَا نَهَى النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عَنْ الْوِصَالِ فِي الصِّيَامِ وَالْحِجَامَةِ لِلصَّائِمِ إِبْقَاءً عَلَى أَصْحَابِهِ وَلَمْ يُحَرِّمْهُمَا»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوُد.

وَعَنْ أَنَسِ قَالَ: «أَوَّلُ مَا كُرِهَتْ الْحِجَامَةُ لِلصَّائِمُ أَنَّ جَعْفَرَ بْنَ أَبِي طَالِبِ احْتَجَمَ وَهُوَ صَائِمٌ، فَمَرَّ بِهِ النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بَعْدُ فِي النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بَعْدُ فِي النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بَعْدُ فِي النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بَعْدُ فِي النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بَعْدُ فِي النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بَعْدُ فِي النِّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بَعْدُ فِي الْحَجَامَةِ لِلصَّائِمِ. وَكَانَ أَنْسُ يَخْتَجِمُ وَهُوَ صَائِمٌ»، رَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيّ وَقَالَ: كُلُّهُمْ ثِقَاتٌ وَلَا أَعْلَمُ لَهُ عَلَيْهِ

## (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث فيها تتعلق بالحجامة، الحجامة للصائم مفطرة كها جاءت بها الأحاديث الصحيحة من حديث ثوبان، ومن حديث رافع بن خديج، ومن حديث شداد بن أوس، ومن حديث أبي هريرة وغيرهم، فالأحاديث كثيرة متضافرة كلها دالة على أن الحجامة تفطر الصائم، الحاجم والمحجوم جميعًا، هذا هو المعتمدة عند الكثير من أئمة الحديث وهو الصواب أن الحجامة لا تجوز للصائم إلا إذا كان مريض يجوز له الفطر فلا بأس، أو مسافر لا بأس، أما إذا كان صحيحًا يلزمه الصوم فلا تجوز له الخجامة؛ لأنها مفطرة كالأكل والشرب.

أما الأحاديث الأخرى الدالة على جوازها فهي محمولة على الأمر الأول فقد نسخ ذلك، كانت الحجامة مباحة للصائم ثم نسخت.

أما جعل النسخ للتفطير وأن الأخير هو الإذن، هذا خلاف الحقيقة، رواية الدراقطني وإن قواها الدارقطني فهي شاذة مخالفة للأحاديث الصحيحة.

1 /

والصواب أن الحجامة تفطر الصائم كما جاءت بها الأحاديث الصحيحة، وكما ذهب إليه جملة من أئمة الحديث كأحمد، وإسحاق، وجماعة.

وأحاديث تفطير الحاجم والمحجوم كثرة في هذا الباب فيها الصحيح، والحسن، والضعيف المنجبر.

فالواجب على المؤمن أن لا يحتجم حال الصيام إلا إذا كان مسافرًا أو مريضًا لا بأس.

الطالب: يقاس على الحجامة غيرها ؟

الشيخ: إذا كان مريض يأكل ويشرب، حتى الأكل والشرب، الله جل وعلا قال: ﴿ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرِ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّام أُخَرَ ﴾ الحمد لله.

الطالب: تفطير الحاجم ؟

الشيخ: الحاجم كأنه من باب العقوبة؛ لأنه ساعد على الباطل.

السائل: الصحيح انه يفطر?

الشيخ: نعم الحاجم والمحجوم.

السائل: ما هي أفضل أيام وأوقات الحجامة؟

الشيخ: جاء فيها أخبار عدة تدل على أن آخر الشهر أولى، النصف الأخير أحسن عند الحاجة إليها، فالنصف الأخبر أحسن.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

## [بَابُ مَا جَاءَ فِي الْقَيْءِ وَالِاكْتِحَالِ].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «مَنْ ذَرَعَهُ الْقَيْءُ فَلَيْسَ عَلَيْهِ قَضَاعٍ، وَمَنْ السَّقَاءَ عَمْدًا فَلْيَقْضِ» رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلَّا النَّسَائِيّ.

وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَن بْنِ النُّعْمَان بْنِ مَعْبَدِ بْنِ هَوْذَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ عَنْ النَّبِيّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «أَنَّهُ أَمَرَ بِالْإِثْمِدِ الْمُرَوِّح عَنَ النَّوْم، وَقَالَ: لِيَتَّقِهِ الصَّايُمُ» رَوَاهُ أَبُو دَاوُد وَالْبُخَارِيُّ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «أَنَّهُ أَمَرَ بِالْإِثْمِدِ الْمُرَوِّح عَنَ النَّوْم، وَقَالَ: لِيَتَّقِهِ الصَّايُمُ» رَوَاهُ أَبُو دَاوُد وَالْبُخَارِيُّ فِي اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُ عَلَيْهِ فَعَالٌ قَرِيبٌ.

قَالَ ابْنُ مَعِينِ: عَبْدُ الرَّحْمَن هَذَا ضَعِيفٌ. وَقَالَ أَبُو حَاتِم الرَّازِيِّ: هُوَ صَدُوقٌ.

## [بَابُ مَنْ أَكَلَ أَوْ شَرَبَ نَاسِيًا].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «مَنْ نَسِيَ. وَهُوَ صَائِمٌ فَأَكُلَ أَوْ شَرِبَ فَلْيُمٌ صَوْمَهُ، فَإِنَّمَا اللَّهُ أَطْعَمَهُ وَسَقَاهُ» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إِلَّا النَّسَائِيّ.

وَفِي لَفْظِ «إِذَا أَكُلَ الصَّائِمُ نَاسِيّا، أَوْ شَرِبَ نَاسِيّا، فَإِنَّمَا هُوَ رِزْقٌ سَاقَهُ اللّهُ إِلَيْهِ وَلَا قَضَاءَ عَلَيْهِ» رَوَاهُ الدَّارَقُطْنَى وَقَالَ: إِسْنَادُهُ صَحِيحٌ.

وَفِي لَفْظِ «مَنْ أَفْطَرَ يَوْمًا مِنْ رَمَضَانَ نَاسِيَا فَلَا قَضَاءَ عَلَيْهِ وَلَا كَفَّارَةً» قَالَ الدَّارَقُطْنِيّ: تَفَرَّدَ بِهِ ابْنُ مَرْزُوق وَهُوَ ثِقَةٌ عَنْ الْأَنْصَارِيِّ.

#### (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث فيما يتعلق بما يفطر به الصائم وما قد يقع من النسيان.

في الحديث الأول دلالة على أن من استقاء فعليه القضاء، ومن ذرعه القيء فلا قضاء عليه.

والمعنى: أن من طلب القيء عمدًا، يعني: إخراج ما في بطنه من طريق الفم، هذا الاستقاء، أي: يعنى يفعل الأسباب التي تخرج ما في بطنه مثلًا من طعام من جهة الفم، هذا يقال: استقاء – إستقاءة –.

الزين من المنظمة المنظمة

أما من ذرعه غلبة ولم يطلبه فلا قضاء عليه، يعني: أصابه شيء في بطنه في معدته خرج القيء من غير اختياره لا يضر صومه، لكن يتوضأ لحديث «من قاء فليتوضأ»، ولأن النبي قاء فتوضأ، يتوضأ وضوء الصلاة كما يتوضأ من خرج منه ريح ونحوه، وأما الصوم فالصحيح، لكن إن استقاء تعمد فإنه يقضي صومه، وعليه يمسك في رمضان ويقضي.

والحديث الثاني الكحل فيه الحديث مروي عن النبي الله أمّر والحديث النبي الله أمّر الله أمّر المُروِّح، يعني: المطيب «عَنْد النَّوْم، وَقَالَ: لِيَتَّقِهِ الصَّائِمُ»، هذا حديث ضعيف كما قال ابن معين – رحمه الله – المعروف عند أهل العلم ضعيف لا يحتج به، ولا بأس بالكحل للصائم، فلا يضر. صومه، لكن تركه بالليل أولى، «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك».

التكحل بالليل يكون أولى، خروجًا من الخلاف وعملًا بالحديث «دع ما يريبك إلى ما لا يريبك»، وهكذا الإبر في الوريد وفي العضل فلا تضر الصوم ولكن كونها بالليل أولى وأحوط، بخلاف إبر التغذية.

وفي الحديث الثالث وما جاء في معناه فيه دلالة على أن الصائم لا يفطر بها يقع من المفطرات نسيان كالأكل، والشرب، والصحيح والجهاع أيضًا، إذا نسي. فإن الصوم صحيح، لقوله: «من أفطر في رمضان ناسيًا فلا قضاء عليه ولا كفارة» لأن الله جل وعلا قال: ﴿ ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ﴾ والبشر. ينسى، ومن رحمة الله أن وضع عنه الحرج في الصلاة وفي الصوم وفي غير ذلك،

۩ڒ؇ڲڒڸۼڒۯؾڐڿؠڹڒڒڸۼۣڗؽڗڹڿ؆ڽڗ

فلو نسي. في الصلاة زاد ركعة أو نقص ركعة لم تبطل صلاته ولكن يكملها، في النقص يكمل، وفي الزيادة يسجد للسهو، وإذا سلم من نقص ركعة كملها وسجد للسهو، ولا فرق بين كون النسيان في أكل أو شرب أو جماع على الصحيح أو غيرها من المفطرات إذا فعله ناسيًا فإن صومه صحيح، أما إذا فعله جاهلًا هذا محل نظر كأن يأكل في النهار يحسب أنه ليل، أو يفطر قبل الغروب يحسب أنه ليل، أو يفطر قبل الغروب عسب أنها غربت هذا فيه اختلاف بين العلماء، والأكثرون على أنه يقضي؛ لأنه مفرط ما تأكد ولا اعتنى، فالواجب عليه القضاء.

فلما سئل هشام عن عروة في الذين أفطروا قبل غروب الشمس هل عليهم قضاء؟ قال: وهل بُد من قضاء؟ يعني: لابد من القضاء، فالأحوط من وقع له هذا: أكل في النهار يحسب أن الصبح ما طلع، أو أكل قبل الغروب يحسب أن الشمس قد غربت ثم تبينت وجودها، الأحوط له في هذا والأقرب القضاء، لكونه ما يخلو من التفريط بخلاف النسيان، النسيان ما للإنسان فيه قدرة، لا يستطيع السلامة من النسيان، ولهذا في الحديث «من نسي وهو صائم فأكل فليتم صومه فإنها أطعمه الله وسقاه».

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

#### [بَابُ التَّحَفُّظ مِنْ الْغيبَة وَاللَّغْووَمَا يَقُولُ إِذَا شُتِمَ].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «إِذَاكَانَ يَوْمُ صَوْمِ أَحَدِثُمْ فَلَا يَرْفُثْ يَوْمَنِذِ وَلَا يَضْخَب، فَإِنْ شَاتَمَهُ أَحَدٌ أَوْ قَاتَلَهُ فَلْيَقُلْ: إِنِّي امْرُؤْ صَائِمٌ، وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَخُلُوفُ فَمِ الصَّائِمِ أَطْيَبُ عِنْدَ اللَّهِ مِنْ رِيْحِ الْمِسْكِ، وَلِلصَّائِمِ فَرْحَتَانِ يَفْرُمُحُمَّا: إِذَا أَفْطَرَ فَرَحَ بِفِطْرِهِ، وَإِذَا لَقِيَ رَبُّهُ فَرَحَ بِصَوْمِهِ»، مُتَفَقٌ عَلَيْهِ.

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «مَنْ لَمْ يَدَعْ قَوْلَ الزُّورِ وَالْعَمَلَ بِهِ فَلَيْسَ لِلّهِ حَاجَةٌ فِي أَنْ يَدَعَ طَعَامَهُ وَشَرَابَهُ»، رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إلَّا مُسْلِمًا وَالنَّسَائَةُ.

## [بَابُ الصَّائم يَتَمَضْمَضُ أَوْ يَغْتَسلُ مِنْ الْحَرِّ].

عَنْ عُمَرَ قَالَ: «هَشَشْتُ يَوْمَا فَقَبَّكُ وَأَنَا صَائِمٌ، فَأَنَيْتُ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ – فَقُلْتُ: صَنَعْتُ الْيَوْمَ أَمْرًا عَظِيمًا، فَبَلْتُ وَأَنَا صَائِمٌ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: أَرَأَيْتَ لَوْ تَمَضْمَضْتَ بِمَاءٍ وَأَنْتَ صَائِمٌ؟ قُلْتُ: لَا بَأْسَ بِلَلِكَ، فَقَالَ: فَفِيمَ»؟ رَوَاهُ أَخَدُ وَأَبُو دَاوُد.

وَعَنْ أَبِي بَكْرِ بْنِ عَبْدِ الرَّحْمَن عَنْ رَجُل مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «رَأَيْتُ النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَضُبُّ الْفَاءَ عَلَى رَأْسِهِ مِنْ الْحَرِّ وَهُوَ صَائِمٌ»، رَوَاهُ أَخْمَدُ وَأَبُو دَاوُد.

#### (الشرح والتعليق)

في هذه الأحاديث الحث على حفظ الصيام وصيانته، والحذر مما يجرحه من الغيبة والنميمة وسائر المعاصي، فالواجب على المؤمن أن يصون صيامه ويحفظه مما يجرحه، يقول : (إذا كان يوم صوم أحدكم فلا يرفث ولا يصخب) الرفث: إتيان النساء. والصخب: الكلام السيئ.

«فإن سابه أحد أو قاتله فليقل: «إني امرؤ صائم».

ويقول ﷺ: «والذي نفسي-بيده لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك».

«للصائم فرحتان: فرحة عند فطره، وفرحة عند لقاء ربه، إذا أفطر فرح بفطره، وإذا لقى ربه فرح بصومه».

فالواجب على المؤمن أن يكون حذرًا مما حرم الله عليه، وأن يجتهد في حفظ صيامه وصيانته عما يجرحه من المعاصى.

ولهذا يقول ﷺ: «من لم يدع قول الزور والعمل به فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه». وزاد البخاري في رواية: «من لم يدع قول الزور والعمل به والجهل» الجهل: يعنى الظلم والعدوان، «فليس لله حاجة في أن يدع طعامه وشرابه»

فالواجب على الصائم أن يحذر قول الزور، والفحش، والظلم، وسائر المعاصي، يصون صيامه عما لا ينبغي، فليس صيام عن الشراب والطعام - لا الصيام عما حرم الله كله، الصيام عن الطعام والشراب، وعما حرم الله دائمًا ومطلقًا من قول الزور، وعمل الزور، وسائر المعاصي، ولا ينبغي للعاقل أن يجعل يوم صومه ويوم فطره سواء.

ولا بأس أن يصب الماء على رأسه ، يتروش من الحر، يتمضمض لا بأس، ولا بأس أن يقبل وهو صائم إذا أمن الفتنة، لا بأس إذا أمن من الوقوع فيها حرم الله عليه لا بأس أن يباشر، كان النبي يقبل وهو صائم، ويباشر وهو صائم كها قالت عائشة، لكن محرم عليه الجهاع.

وإذا كان يخشى من ذلك ترك الوسائل، إذا كان سريع الشهوة ترك ذلك.

أما كونه يتروش أو يصب الماء على رأسه، أو يلبس ثوبًا مبللًا بالماء من شدة الحر فلا حرج في ذلك.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية - رحمه الله -:

## [بَابُ الرُّحْصَةِ فِي الْقُبْلَةِ لِلصَّائِمِ إِلَّا لِمَنْ يَخَافُ عَلَى نَفْسِهِ ].

عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ: «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -كَانَ يُقَبِّلُ وَهُوَ صَائِمٌ»، مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يُقَبِّلُ وَهُوَ صَائِمٌ وَيُعاشِرُ وَهُوَ صَائِمٌ، وَلَكِنَّهُ كَانَ أَمْلُكُمُ لَإِرْبِهِ»، رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إِلَّا النَّسَائِيّ.

وَفِي لَفَظٍ: «كَانَ يُقَبِّلُ فِي رَمَضَانَ وَهُوَ صَائِمٌ» . رَوَاهُ أَحْمَدُ وَمُسْلِمٌ.

وَعَنْ عُمَرَ بْنَ أَبِي سَلَمَةَ: أَنَّهُ «سَأَلَ رَسُولَ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: أَيُقَبِّلُ الصَّائِمُ؟ فَقَالَ لَهُ: سَلْ هَذِهِ لِأُمِّ سَلَمَةَ، فَأَخْبَرَتُهُ أَنَّ رَسُولَ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَفْعَلُ ذَلِكَ، فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللّهِ قَدْ عَفَرَ اللّهُ لَكُ مَا تَقَدَّمُ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ، فَقَالَ لَهُ: أَمَا وَاللّهِ إِنِّي لَأَنْقَاكُمْ لِلّهِ وَأَخْشَاكُمْ لَهُ». رَوَاهُ مُسْلِمٌ، وَفِيهِ أَنَّ أَفْعَالُهُ حُجَّةٌ.

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ: «أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عَنْ الْمُبَاشَرَةِ لِلصَّائِمِ، فَرَخَّصَ لَهُ، وَأَتَّاهُ آخَرُ فَنَهَاهُ عَنْهَا، فَإِذَا الَّذِي رَخَّصَ لَهُ شَيْخٌ، وَإِذَا الَّذِي نَهَاهُ شَابٌ» ، رَوَاهُ أَبُو دَاوُد.

## (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث الأربعة كلها تدل على أنه لا حرج في مباشرة الصائم لأهل من دون جماعة كالملامسة، والقبلة، والمصافحة ونحو ذلك، لا حرج في ذلك.

كان الله يقبل وهو صائم، ويباشر وهو صائم، قالت عائشة: (ولكنه كان الملككم الإربه).

وهكذا لما سأل عمر بن أبي سلمة عن ذلك، أخبره قال: «سل أمك» يعني: أنه كان يقبلها وهو صائم، قال: لسنا مثلك يا رسول الله. قال: «أما والله إني لأخشاكم لله وأتقاكم له».

۩ڒ؇ؼڒڶۑڒڸڐ؆ؠڔڒڒڸۼڗڹڗٵڹڗ؇ڽڗ

تقدم معنا حديث عمر لما سأله أنه فعل كذا وكذا، قال: « مه ، أرأيت لو تمضمضت؟»

قال: لا شيء

قال: فهكذا.

المقصود: أن المباشرة للصائم بالقبلة، أو بالملامسة لا حرج في ذلك، لكن إذا كان يخشى أن يقع الفتنة يترك، كأن يخشى أن يمني، أو يخشى أن يقع في ما حرم الله يترك هذا، وأنه ما دام مثل ما قالت عائشة: (ولكنه كان أملككم لإربه) فلا حرج.

وهكذا حديث أبي هريرة أنه رخص لشخص ونهى آخر، فنظروا فإذا الذي رخص له شيخ، يعني: الغالب من الشيخ ضعيف الشهوة، والشاب قوي الشهوة لكن سند الحديث فيه ضعيف سنده فيه ضعف، والمعنى صحيح، المعنى: أنه إذا كان الرجل يخشى من شدة الشهوة فليتجنب وليبتعد عن الخطر، أما إذا كان لا يخشى شيء فكونه يقبل وهو صائم أو يباشر مثل ما فعل النبي فلا حرج في ذلك، سواء كان الصوم فريضة أو نافلة.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

## [بَابُ مَنْ أَصْبَحَ جُنُبًا وَهُوَ صَائمً].

عَنْ عَائِشَةَ «أَنَّ رَجُلَا قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ تُدْرِكُنِي الصَّلَاةَ وَأَنَا جُنُبٌ فَأَصُومُ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: وَأَنَا تُدْرِكُنِي الصَّلَاةُ وَأَنَا جُنُبٌ فَأَصُومُ. فَقَالَ: لَسْتَ مِثْلَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ، قَدْ خَفَرَ اللَّهُ اللهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ. فَقَالَ: وَاللَّهِ إِنِّي لَأَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَخْشَاكُمْ لِللهِ وَأَعْلَمَكُمْ بِمَا أَتَقْبِي » رَوَاهُ أَخْمَدُ وَمُسْلِمٌ وَأَبُو دَاوْد.

وَعَنْ عَائِشَةَ وَأُمِّ سَلَمَةَ: «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -كَانَ يُصْبِحُ جُنْبَا مِنْ جِمَاعٍ غَيْرِ اخْتِلَامٍ ثُمُّ يَصُومُ فِي رَمَضَانَ» مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

وَعَنْ أُمِّ سَلَمَةَ قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يُصْبِحُ جُنُبَا مِنْ جِمَاعٍ لَا حُلُمٍ ثُمَّ لَا يُفْطِرُ وَلَا يَقْضِي»، أَخْرَجَاهُ.

#### (الشرح والتعليق)

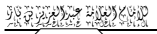
هذه الأحاديث كلها تتعلق بها قد يقع للإنسان من إصباحه جنبًا قبل أن يغتسل هل يضر صومه؟

سئل ﷺ عن ذلك، قال له رجل: يا رسول الله أصبح جنبًا وأصوم.

قال: «وأنا أصبح جنبًا وأصوم»

قال: لسنا مثلك يا رسول الله. قال: «إني لأرجو أن أكون أخشاكم لله وأتقاكم له» وهكذا أخبرت عائشة وأم سلمة أنه يصبح جنبًا ثم يغتسل فيصوم ولا يقضي.

هذا كله يقضي على أن الجنب إذا أتى أهله في الليل وأدركه الصبح قبل أن يغتسل لا يضره ذلك، المنوع الجماع، ليس له أن يجامع بعد طلوع الفجر.



أما كونه يصبح جنبًا لم يغتسل فلا يضره؛ لأنه قد يكون جامع متأخرًا فيدركه الصبح قبل أن يغتسل، وقد يبدأ بالسحور قبل الاغتسال فيدركه الصبح.

والخلاصة: أنه لا حرج على الإنسان إذا جامع بالليل ثم طلع عليه الفجر قبل أن يغتسل، فإنه يغتسل ويصلي وصومه صحيح، ولا حرج عليه في ذلك، سواء كان عن جماع أو عن احتلام لا يضره ذلك، لقول عائشة وأم سلمة: أنه كان يصبح جنبًا. وصرحت أم مسلمة أنه من جماعة لا من احتلام، فدل ذلك على أنه كون يدركه الصبح وهو جنب لا يضره، لأنه محرم عليه الجماع بعد طلوع الفجر.

أما كونه يؤخر الغسل حتى يصبح ثم يغتسل فلا حرج عليه ذلك.

الطالب: حتى لو تعمد يا شيخ ؟

الشيخ: ولو تعمد، لا بأس.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

## [بَابُ كَفَّارَةٍ مَنْ أَفْسَدَ صَوْمَ رَمَضَانَ بِالْجِمَاع].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: «جَاءَ رَجُل إِلَى النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَقَالَ: هَلَكُتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ. قَالَ: وَمَا أَهْلَكُكَ؟ قَالَ: وَقَعْتُ عَلَى امْرَأَتِي فِي رَمَضَانَ. قَالَ: هَلْ تَجِدُ مَا تُعْتِقُ رَقَبَةٌ؟ قَالَ: لَا. قَالَ: فَهَلْ تَسْتَطِيعُ أَنْ تَصُومَ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ؟ قَالَ: لَا. قَالَ: هُمُّ جَلَسَ فَأَتَى أَنْ تَصُومَ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ؟ قَالَ: لَا. قَالَ: هَلْ تَجِدُ مَا تُعْلِعِمُ سِتِّينَ مِسْكِينَا؟ قَالَ: لَا. قَالَ: ثُمُّ جَلَسَ فَأَتَى النَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ، وَقَالَ: اذْهَبْ فَأَطْعِمْهُ أَهْلُ بَيْتٍ أَحْوَمَ إِلَيْهِ مِنَّا. فَضَحِكَ النَّبِيُّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِذُهُ، وَقَالَ: اذْهَبْ فَأَطْعِمْهُ أَهْلَكَ»، رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ.

وَفِي لَفْظِ ابْنِ مَاجَهُ **قَالَ: «أَعْتِقْ رَقَبَةً. قَالَ: لَا أَجِدُهَا. قَالَ: صُمْ شَهْرَيْنِ مُتَتَابِعَيْنِ. قَالَ: لَا أُطِيقُ.** قَالَ: أَطْعِمْ سِتَّينَ مِسْكِينَا» وَذَكَرهُ، وَفِيهِ دَلَالَةٌ قَوِيَّةٌ عَلَى التَّرْتِيبِ.

وَلِائِن مَاجَهُ وَأَبِي دَاؤِد فِي رَوَايَةٍ: «وَصُمْ يَوْمًا مَكَانَهُ».

وَفِي لَفْظِ لِلدَّارَقُطْنِيِّ فِيهِ «فَقَالَ: هَلَكْتُ وَأَهْلَكْتُ، فَقَالَ: مَا أَهْلَكَكَ؟ قَالَ: وَقَعْتُ عَلَى أَهْلِي»، وَذَكَرَهُ، وَظَاهِرُ هَذَا أَنَّهَا كَانَتْ مُكْرَهَةً.

#### (الشرح والتعليق)

ففي هذا الحديث ورواياته الدلالة على أن من جامع زوجته في رمضان وجبت عليه الكفارة كفارة الظهار، وهي عتق رقبة، فإن لم يستطع فصيام شهرين متتابعين، فإن لم يستطع فإطعام ستين مسكينًا، كما أفتى به النبي هذا الرجل، فإنه قال: «أعتق رقبة» قال: لا أجد. قال: «صم شهرين متتابعين» قال: لا أستطيع، قال: «أطعم ستين مسكينًا».

هذا هو الواجب على من فعل هذا تعمدًا، لأنه قال: هلكت. يعني: فعله متعمدًا، أما الناسي فلا شيء عليه، لقوله جل وعلا: ﴿ رَبُّنَا لا تَوَاحُذُنَا إِنْ نَسِينًا

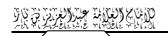
أو أخطأنا ﴾، والنبي ﷺ قال: «من نسي. وهو صائم فأكل وشرب فليتم صومه، فإنها أطعمه الله وسقاه».

فهذا الذي تعمد فعل الأمر فعل المعصية، عليه الكفارة، وهي مرتبة كترتيب كفارة الظهار، العتق أولًا، ثم صوم شهرين متتابعين عند العجز عن العتق، ثم إطعام ستين مسكينًا إذا عجز عن العتق والصيام.

فقال الرجل: ما أجد شيء لا عتق ولا أستطيع الصيام، ولا أستطيع الإطعام، فجلس، فأي النبي بعرق من تمر، فقال: «خذ هذا وتصدق به» فقال الرجل: أعلى أفقر مني؟ فها بين لابتيها أهل بيت أحوج إليها منا. فضحك النبي من أمره العجيب، كونه يسعى للكفارة ثم لما أعطي الكفارة طمع فيها لنفسه وأهل بيته، ثم قال: «اذهب فأطعمه أهلك»، هذا يدل على أن من عجز عن الكفارة سقطت عنه؛ لأنه ما قال إذا ايسرت فصم أو فأطعم دل على أنه إذا كان عاجزًا عن العتق والصيام والإطعام سقطت عنه في كفارة الوطء، لقول الله تعالى: ﴿فاتقوا الله ما استطعتم ﴾، ﴿ لا يكلف الله نفسًا إلا وسعها ﴾.

أما كفارة الظهار فلا تسقط تبقى في الذمة حتى يستطيع، إذا ظاهر من زوجته، حرمها، فإنه يعتق رقبة قبل أن يمسها، فإن عجز يصوم شهرين منتابعين، فإن عجز يطعم ستين مسكينًا قبل أن يمسها.

أما فيها يتعلق بالجماع في رمضان فمثل ما قال ﷺ: «اذهب فأطعمه أهلك» ولم يأمره بكفارة مستقبلًا.



وهكذا في القتل إذا قتل خطأً عليه عتق رقبة، فإن عجز يصوم شهرين متتابعين ولا تسقط بالعجز، تبقى في ذمته حتى يستطيع كالدين.

أما كون الوطء في رمضان فإنها بهذا الحديث تسقط عند العجز، وعليه قضاء اليوم الذي وقع في الجماع، والتوبة إلى الله والندم والإقلاع، وهي عليها التوبة إن كانت مطاوعة، أما إن كانت مكرهة فلا شيء عليها، إذا كانت مظلومة قهرها بقوة فليس عليها شيء، أما إذا كانت مطاوعة فإن عليها مثله، الكفارة واحدة مثله، عتق رقبة، فإن عجزت تصوم شهرين متتابعين، وإن عجزت تطعم ستين مسكينًا كالرجل، وعليها التوبة جميعًا إلى الله – سبحانه وتعالى – والندم، والإقلاع، والعزم على أن لا يعود لذلك؛ لأنها معصية كبيرة نسأل الله العافية.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

## [بَابُ كَرَاهِيَةِ الْوِصَالِ].

عَنْ ابْنِ عُمَرَ: «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - نَهَى عَنْ الْوِصَالِ، فَقَالُوا: إنَّكَ تَفْعَلُهُ، فَقَالَ: إنِّي لَسْتُ كَأَحَدِكُمْ إِنِّي أَظَلُّ يُطْعِمُنَى رَبِّي وَيَسْقِينِي».

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنْ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «إِيَّاكُمْ وَالْوِصَالَ، فَقِيلَ إِنَّكَ تُوَاصِلُ، قَالَ: إِنِّي أَبِيثُ يُطْعِمُنِي رَبِّي وَيَسْقِينِي، فَاكْلُفُوا مِنْ الْعَمَلِ مَا تُطِيقُونَ».

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «نَهَاهُمْ النَّبِيُّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عَنْ الْوِصَالِ رَحْمَةً لَهُمْ، فَقَالَ إِنَّكَ تُوَاصِلُ، فَقَالَ: إِنِّي لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ إِنِّي يُطْعِمني رَبِّي وَيَسْقِيني»، مُتَّفَقٌ عَلَيْهِنَ.

وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَقُولُ: «لَا تُوَاصِلُوا فَأَيْكُمْ أَرَادَ أَنْ يُوَاصِلُ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَقُولُ: «لَا تُوَاصِلُوا فَأَيْكُمْ أَرَادَ أَنْ يُوَاصِلُ فَلْيُوَاصِلُ خَقَّى السَّحَرَ، قَالُوا: فَإِنَّكُ تُوَاصِلُ يَا رَسُولَ اللهِ، قَالَ: إِنِي لَسْتُ كَهَيْئَتِكُمْ إِنِّي أَبِيتُ لِي مُطْعِمٌ يُطْعِمُنَى وَسَاق يَسْقِينِي»، رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَأَبُو دَاوُد.

#### (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث الأربعة وما جاء في معناها: كلها تدل على كراهة الوصال كراهة الوصال كراهة الرسول الشيدة، لأن الرسول الشيخ زجر عنها، وأبدى في هذا وأعاد الشيخ، فدل على الكراهة الشديدة لما فيه من المشقة على المواصل والتعب.

والوصال: هو أن يدع الأكل والشرب والمفطرات اليومين والثلاثة مع الليالي، هذا هو الوصال، يعني: لا يأكل في الليل ولا في النهار، يصل يومًا بيوم في الليل والنهار، هذا هو الوصال.

وقد نهاهم النبي على عن هذا، وأكد عليه، فقالوا: إنك تواصل يا رسول الله. قال: «إني ليس مثلكم إني أُطعم وأسقى»، «لي مطعم يطعمني وساق يسقيني» إلى غير هذا من الألفاظ الدالة على أنه على غير هذا.

في رواية أبي هريرة: فلما أبوا أن ينتهوا واصل بهم يومًا ثم يومًا ثم رأوا الهلال، فقال: لو تأخر الهلال لزدتكم، كالمنكل لهم حين أبوا أن ينتهوا، هذا يدل على عدم التحريم؛ لأنه واصل بهم

فلهذا قال العلماء بالكراهة الشديدة؛ لأنه لو كان حرامًا لم يفعل لم يواصل بهن، فلم واصل بهن فلم واصل بهن ولم واصل بهن والم واصل بهن والم واصل بهن والم واصل بهن واصل بهن

أما الوصال إلى السحر فلا بأس كما في حديث أبي سعيد «أيكم أراد أن يواصل فليواصل للسحر» يترك الأكل والشرب من السحر إلى السحر لا يفطر لا بأس، لكن الأفضل أن يفطر، الأفضل مثل ما قال الرسول : «لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر».

وفي الحديث الآخر يقول الله ﷺ: «يقول الله جل وعلا: أحب عبادي إلي أعجلهم فطرًا».

فالأفضل أنه يأكل ويشرب إذا غابت الشمس ولو قليلًا، إذا كان ما يشتهي ولو قليلًا، عملًا بالسنة، فإن لم يأكل إلى السحر فلا حرج، لكن ترك الأفضل وهو الفطر لغروب الشمس، ولو على ماء، أو تمرات قليلة حسب ما يتيسر له. فإن أبى وواصل إلى السحر فلا حرج في ذلك.

أما أن يصل يومًا بيوم ولا يأكل لله شيئًا ولا يشرب ولا يفطر أيامًا كثيرة فهذا مكروه كراهة شديدة، لا ينبغي للمؤمن أن يخالف أمر النبي ، بل يجب التأدب معه فقد أبان وأوضح ، فالمشروع لنا البدار إلى ما أرشد إليه، والقبول لما أرشد إليه فقد أبان وأوضح ، فالمشروع لنا البدار إلى ما تركه ولو كان على غير تحريم، ولا يليق بالمؤمن أن يخالف أمرًا أرشد النبي إلى تركه ولو كان على غير تحريم، ولو كان بالكراهة الشديدة.

والله يقول جل وعلا: ﴿ وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا ﴾ فقد نهانا عن الوصال، والمشروع لنا أن نقبل وننتهي وأن لا نكلف أنفسنا ما يشق عليها.

الطالب: طعام الرسول

الشيخ: هذا الطعام مثل ما قال أهل العلم ما يفتح الله عليه من نفحات القدس [الانس] والتلذذ بالمناجاة، هذا هو الطعام، ما هو بطعام من الجنة كما يقول بعض الناس – لا – لو كان يأكل من الجنة ما صار صائمًا، لكن المقصود: أن الله يفتح عليه من الأنس ولذة الطاعة ومناجاة الرب والتفرغ لعبادته ما يغنيه عن الطعام والشراب الممد الطويلة من الأيام .

ولهذا قال: «لست مثلكم، إني أطعم وأسقى»، «إن في ساقي يسقيني» فليس هو مثلهم، وإنها خصه الله إعانة على هذا الصوم وما يقع في قلبه من التلذذ والراحة والطمأنينة يغنيه عن الطعام والشراب.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

## [بَابُ آدَابِ الْإِفْطَادِ وَالسُّحُودِ].

عَنْ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: سَمِعْتُ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَقُولُ: «إِذَا أَقْبَلَ اللَّيْلُ وَأَدْبَرَ النَّهَارُ وَغَابَتُ الشَّمْسُ فَقَدْ أَفْطَرَ الصَّائِمُ».

وَعَنْ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «لَا يَزَالُ النَّاسُ بِخَيْرٍ مَا عَجَّلُوا الْفِطْرَ» مُتَّفَقٌ عَلَيْهِا. عَلَيْهَا.

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ النَّبِيَ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «يَتُولُ اللَّهُ عَرَّ وَجَلَّ: إِنَّ أَحَبَّ عِبَادِي إِلَيَّ أَخُلُهُمْ فِطْرًا» رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالتَّرْمِذِيُّ.

ُ وَعَنْ أَنَسٍ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمٌ - يُفْطِرُ عَلَى رُطَبَاتِ قَبْلَ أَنْ يُصَلّي، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ رُطَبًا فَتَمَرَاتٌ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَمْرًا حَسَا حَسَوَاتٍ مِنْ مَاءٍ» . رَوَاهُ أَخْمَدُ وَأَبُو دَاوْد وَالتّرْمِذِيُّ.

وَعَنْ سَلْمَانَ بْنِ عَامِرِ الضَّبِّيِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - «إِذَا أَفْطَرَ أَحَدُكُمْ فَلْيُفْطِرُ عَلَى تَمْر، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ فَلْيُفُطِرُ عَلَى مَاءٍ فَإِنَّهُ طَهُورٌ» رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلَّا النَّسَائِيِّ.

وَعَنْ مُعَادِبْنِ زُهْرَةَ أَنَّـهُ بَلَغَهُ «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -كَانَ إِذَا أَفْطَرَ قَالَ: اللَّهُمَّ لَكَ صُمْتُ، وَعَلَى رِزْقِكَ أَفْطَرْتُ» رَوَاهُ أَبُو دَاوْد.

وَعَنْ أَبِي ذَرِّ أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -كَانَ يَقُولُ «لَا تَزَالُ أُمَّتِي بِخَيْرٍ مَا أَخَّرُوا السُّحُورَ وَعَجُّلُوا الْفِطْرَ» رَوَاهُ أَحْدُ.

وَعَنْ أَنْسٍ أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «تَسَحَّرُوا فَإِنَّ فِي السُّحُورِ بَرَكَةً» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إلَّا أَبَا دَاوُد.

وَعَنْ عَمْرو بْنِ الْعَاصِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «إِنَّ فَصْلَ مَا بَيْنَ صِيَامِنَا وَصِيَامِ أَهْلِ الْكِتَابِ ٱكْلَةُ السَّحَرِ» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إلَّا الْبُخَارِيَّ وَابْنَ مَاجَهْ.

#### (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث فيها يتعلق بفضل الفطور وبين وقت الفطر، وفضل السحور وبين وقته، فالسنة للصائم إذا غابت الشمس يفطر، هذا هو السنة كها تقدم في النهي عن الوصال.

وأنه لا بأس أن يواصل إلى السحر، لكن الأفضل له أن يفطر إذا غابت الشمس، لقوله : «إذا أقبل الليل من هاهنا وأدبر النهار من هاهنا وغربت الشمس من هاهنا فقد أفطر الصائم».

وقال ﷺ: «لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر».

وقوله هي الحديث الثالث: «يقول الله جل وعلا: «إن أحب عبادي إلي أعجلهم فطرًا» هذه الأحاديث الثلاثة وما جاء في معناها تدل على أن السنة البدارة بالفطر في رمضان وغيره، الصائم الأفضل له أن يبادر إذا غربت الشمس ولا يتأخر في الفطور، ولا يواصل، لا يواصل ولا يتأخر بل يبادر بالفطور، وإن أخر للسحر كما تقدم في حديث أبي سعيد فلا بأس، إن جعل سحوره عشاء وسحورًا فلا بأس، لكن الأفضل أنه إذا غابت الشمس يفطر كما كان النبي هيفعل في الغالب، ولهذا قال نا "إذا أقبل الليل من هاهنا وأدبر الليل من هاهنا وغربت الشمس فقد أفطر الصائم» أي: حكمًا، ولو ما أكل، دخل في حكم المفطرين.

وهكذا يقول ﷺ: «لا يزال الناس بخير ما عجلوا الفطر».

كان الله الشمس أفطر ولو بقي النور، ما جاءت الظلمة، متى غابت الشمس دخل حكم الإفطار.

ويقول جل وعلا: «أحب إلى عبادي إليه أعجلهم فطرًا»، والأفضل أن يفطر على رطب إن تيسر، فإن لم يتيسر فعلى التمر، فإن لم يتيسر فعلى الماء؛ لقول

أنس: كان النبي على يفطر على الرطب، فإن لم يجد أفطر على تمرات، فإن لم يجد حسا حسوات من ماء. هذا هو الأفضل، إذا تيسر الرطب فهو مقدم، ثم التمر، ثم الماء.

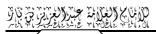
وإن أفطر على غيرهما على خبز أو على لحم فلا حرج، لكن الأفضل أن يكون فطره على الرطب إذا تيسر، فإن لم يتيسر فعلى التمر، فإن لم يتيسر فعلى الماء.

وهكذا حديث سلمان بن عامر الضبي يقول ﷺ: «إذا أفطر أحدكم فليفطر على تمر، فإن لم يجد فليفطر على الماء فإنه طهور»، والتمر يدخل فيه الرطب، إذا وجد الرطب فهو مقدم، وإلا فالتمر الذي قد نضج واستوى يقال له: تمر.

والرطب الذي يقطف في وقته.

ويقول عمرو بن العاص عن النبي أنه قال: «فصل بين صيامنا وصيام أهل الكتاب أكلة السحر» فهذا يدل على أن السنة التسحر، وأن هذا فصل ما بيننا وبين أهل الكتاب أكلة السحر، والأفضل أن يكون في آخر الليل السحور، هذا هو الأفضل، كان النبي إلى يتسحر قرب الفجر .

ويروى عنه ﷺ أنه كان يقول عند الفطر: «اللهم لك صمت وعلى رزقك أفطرت» لكنه حديث ضعيف، ويدعو الإنسان ما تيسر، فالدعاء عند الإفطار



مستحب، وترجى إجابته لعدة أحاديث في ذلك، فإذا أفطر ودعا عند الفطور فهو حري بالإجابة بما يسر- الله عليه، كان ابن عمر يقول: «اللهم يا واسع المغفرة اغفر في»، وإذا قال: اللهم اغفر في، اللهم تقبل مني، اللهم أجرني من النار، وأشباه ذلك كله طيب.

وحديث تقدم «لا تزال أمتي بخير ما عجلوا الفطر» وفي رواية «وأخروا السحور» فالسنة تعجيل الإفطار وتأخير السحور.

### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

[أَبْوَابُ مَا يُبِيحُ الْفِطْرَ وَأَحْكَامِ الْقَضَاءِ]. (بَابُ الْفِطْرِ وَالصَّوْمِ فِي السَّفَرِ).

عَنْ عَائِشَةَ «أَنَّ حَمْزَةَ بَنَ عَمْرِو الْأَسْلَمِيَّ قَالَ لِلنَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَـلَّمَ -: أَأَصُومُ فِي السَّـفَرِ؟ وَكَانَ كَثِيرَ الصِّيَام، فَقَالَ: إِنَّ شِئْتَ فَصُمْ، وَإِنْ شِئْتَ فَأَفْطِرْ» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ.

وَعَ**نْ أَبِي اللَّرْدَاءِ قَالَ:** «خَرَجْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فِي شَهْرِ رَمَضَانَ فِي حَرِّ شَدِيدٍ، حَتَّى إِنْ كَانَ أَحَدُنَا لَيَضَعُ يَدَهُ عَلَى رَأْسِهِ مِنْ شِدَّةِ الْحَرِّ، وَمَا فِينَا صَائِمٌ إِلَّا رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَعَبْدُ اللَّهِ بْنُ رَوَاحَةً».

وَعَنْ جَابِرِ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فِي سَفَرٍ فَرَأَى زِحَامًا وَرَجُلَا قَدْ ظُلَّلَ عَلَيْهِ، فَقَالَ: مَا هَذًا؟

قَالُوا: صَائِمٌ.

فَقَالَ: لَيْسَ مِنْ الْبِرِّ الصَّوْمُ فِي السَّفَرِ».

وَعَنْ أَنْسِ قَالَ: «كُنَّا نُسَافِرُ مَعَ رَسُولِ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَلَمْ يَعِبْ الصَّائِمُ عَلَى الْمُفْطِرِ، وَلَا الْمُفْطِرُ عَلَى الصَّائِمِ».

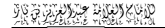
وَعَنْ الْبِنِ عَبَّاسٍ: «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - خَرَجَ مِنْ الْمَدِينَةِ وَمَعَهُ عَشَرَةُ آلَافٍ وَذَلِكَ عَلَى رَأْسَ ثَمَانِ سِنِينَ وَيَضْفِ مِنْ مَقْدِمِهِ الْمَدِينَةَ، فَسَارَ بِمَنْ مَعَهُ مِنْ الْمُسْلِمِينَ إِلَى مَكَّةَ يَصُومُ وَيَصُومُونَ عَلَى رَأْسَ ثَمَانِ سِنِينَ وَيُضْفِ مِنْ مَقْدِمِهِ الْمَدِينَةَ، فَسَارَ بِمَنْ مَعَهُ مِنْ الْمُسْلِمِينَ إِلَى مَكَّةً يَصُومُ وَيَصُومُونَ حَتَّى إِذَا بِلَغَ الْكَدِيدَ، وَهُوَ مَاءٌ بَيْنَ عُسْفَانَ وَقُدَيْدٍ، أَفْطَرُوا، وَإِنَّمَا يُؤْخَذُ مِنْ أَمْرِ رَسُولِ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بِالْآخِرِ فَالآخِرِ»، مُتَفَقِّ عَلَى هَذِهِ الْأَحَادِيثِ إِلَّا أَنَّ مُسْلِمًا لَهُ مَعْنَى حَدِيثِ ابْنِ عَبَّاسٍ مِنْ عَشَرَةِ آلَافٍ وَلَا تَارِيخِ الْخُرُوج.

وَعَنْ حَمْزَةَ بْنِ عَمْرِهِ الْأَسْلَمِيِّ أَنَّهُ قَالَ: «يَا رَسُولَ اللَّهِ أَجِدُ مِنِّي قُوَّةً عَلَى الصَّوْمِ فِي السَّفَرِ فَهَلْ عَلَىّ جُنَاحٌ؟

ُ فَقَالَ: هِيَ رُخْصَةٌ مِنْ اللّهِ تَعَالَى، فَمَنْ أَخَذَ بِهَا فَحَسَنٌ، وَمَنْ أَحَبَّ أَنْ يَصُومَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ» رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالنَّسَائِيُّ وَهُوَ قَوِيُّ الدَّلاَلَةِ عَلَى فَضِيلَةِ الْفِطْرِ.

وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ وَجَابِرِ قَالَا: «سَافَرْنَا مَعَ رَسُولِ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَيَصُومُ الصَّائِمُ وَيُفْطِرُ الْمُفْطِرُ فَلَا يَعِيبُ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ»، رَوَاهُ مُسْلِمٌ.

وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ قَالَ: «سَافَرْنَا مَعَ رَسُولِ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - إِلَى مَكَّةً وَنَحْنُ صِيَامٌ، قَالَ: فَنَزْلُنَا مَنْزِلًا، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: إِنَّكُمْ قَدْ دَنَوْتُمْ مِنْ عَدُوَّكُمْ، وَالْفِطْرُ أَقْوَى لَكُمْ، فَكَانَتْ



رُخْصَةً، فَمِنًا مَنْ صَامَ وَمِنًا مَنْ أَفْطَرَ، ثُمُّ نَزَلْنَا مَنْزِلَا آخَرَ فَقَالَ: إِنَّكُمْ مُصَبِّحُو عَدُوَّكُمْ وَالْفِطْرُ أَقْوَى لَكُمْ فَأَفْطِرُوا، فَكَانَتْ عَزْمَةٌ فَأَفْطَرْنَا، ثُمَّ لَقَدْ رَأَيْتَنَا نَصُومُ بَعْدَ ذَلِكَ مَعَ رَسُولِ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَـلَمَّ - فِي السَّفَرِ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَمُسْلِمٌ وَأَبُو دَاوْد.

# (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث الكثيرة وما جاء في معناها فإن الأحاديث صحيحة عن رسول الله والله والله والصوم والفطر في السفر في رمضان، وأن من شاء صام ومن شاء أفطر، وأنها رخصة من الله وكان الصحابة رضي الله عنهم من يصوم ومنهم من يفطر، فلا يعيب الصائم على المفطر ولا المفطر على الصائم، وكان يصوم في السفر واستفتاه حمزة بن عمرو المفطر على الصائم، وكان يصوم في السفر والسفر. فقال: والمستفتاة على صوم السفر. فقال: "إن شئت فأفطر».

وفي اللفظ الآخر: «هي رخصة من الله فمن أخذ بها فحسن، ومن أحب أن يصوم فلا جناح عليه»، فدل على أن الأخذ بالرخصة أفضل كما قال نه الله يحب أن تؤتى رخصه الأفضل الفطر، هذا هو الأفضل، ومن صام فلا حرج - في السفر - إلا إذا كان عليه مشقة فيكره الصوم، إذا كان فيه مشقة، ولهذا لما رأى النبي الرجل الذي قد ظلل عليه من شدة الحر وشق عليه الصوم قال: «ليس من البر الصوم في السفر» يعني: في مثل هذا الشخص، يعني: مثل هذا ينبغي أن يفطر إذا اشتد عليه الصوم، وليس من البر أن يكلف نفسه، فإذا كان عليه مشقة فالسنة الإفطار، وترك الصوم، وهكذا إذا كان في الجهاد ودنوا

٥ ١٤١٤ ( ١٤١٤ ع ١٤١٤ ع

من العدو يتأكد الفطر، وإذا دنوا من العدو وقرب الالتقاء بالعدو وجب الإفطار ليتقووا به على قتال الأعداء، ولهذا لما توجه إلى مكة في رمضان عام الفتح قال لهم الله الأكم قد دنوتم من عدوكم فالفطر أقوى لكم فأفطروا فكانت عزيمة، ولما بلغه أن بعض الناس قد صام، قال: «أولئك العصاة، أولئك العصاة،

فدل على أن من ترك الإفطار وملاق للعدو في الجهاد يكون عاصيًا بل يجب أن يفطر حتى يقوى على القتال والجهاد في سبيل الله.

أما إذا كان لا مشقة من جهة المرض ولا مشقة وليس هناك عدو فهو مخير إن شاء صام وإن شاء أفطر، والفطر أفضل، الفطر في السفر أفضل، ولكن يجوز الصوم إلا إذا كان الصوم يشق على الصائم لمرضه أو كبر سنه فإنه يكره له الصوم وليس من البر الصوم في السفر.

وهكذا إذا كان الصائمون يلاقون العدو في الجهاد فإنهم يفطرون لأنه أقوى لهم ولا يجوز لهم الصوم في هذه الحالة.

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

# [بَابُ مَنْ شَرَعَ فِي الصَّوْمِ ثُمَّ أَفْطَرَ فِي يَوْمِهِ ذَلِكَ].

عَنْ جَابِرِ «أَنَّ رَسُولَ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - خَرَجَ إِلَى مَكَّةً عَامَ الْفَتْحِ فَصَامَ حَتَّى بَلَغَ كُرَاعَ الْغَمِيمِ وَصَامَ النَّاسُ مَعَهُ، فَقِيلَ لَهُ: إِنَّ النَّاسَ قَدْ شَقَّ عَلَيْهِمْ الصِّيَامُ، وَإِنَّ النَّاسَ يَنْظُرُونَ فِيمَا فَعَلْتُ، فَدَعَا بِقَدَحٍ مِنْ مَاءٍ بَعْدَ الْعَصْرِ فَشَرِبَ وَالنَّاسُ يَنْظُرُونَ إِلَيْهِ، فَأَفْطَرَ بَعْضُهُمْ وَصَامَ بَعْضُهُمْ، فَبَلَغَهُ أَنَّ نَاسَا صَامُوا فَقَالَ: أُولَئِكَ الْعُصَاةُ» رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالنَّسَائِيُّ وَالتَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ.

وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ قَالَ: «أَتَى رَسُولُ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ - عَلَى نَهْرِ مِنْ مَاءِ السَّمَاءِ وَالنَّاسُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ - عَلَى بَغْلَةِ لَهُ، فَقَالَ: اشْرَبُوا أَيُّهَا النَّاسُ، قَالَ: صِيَامٌ فِي يَوْمِ صَائِفِ مُشَاةٌ وَنَبِيُّ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيهِ وَسَلَّمَ - فَخِذَهُ فَأَبُوا، قَالَ: إِنِّي لَسْتِ مِثْلُكُمْ إِنِّي أَيْسَرُكُمْ، إِنِّي رَاكِبٌ، فَأَبُوا، فَثَنَى رَسُولُ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَخِذَهُ فَنَزَلَ فَشَرِبَ وَشَرِبَ النَّاسُ، وَمَاكَانَ يُرِيدُ أَنْ يَشْرَبَ».

وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: «خَرَجَ رَسُولُ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عَامَ الْفَتْحِ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ فَصَامَ حَتَّى مَرَّ. بِغَدِيرٍ فِي الطَّرِيقِ وَذَلِكَ فِي نَحْرِ الطَّهِيرَةِ، قَالَ: فَعَطِشَ النَّاسُ، فَجَعَلُوا يَشُدُّونَ أَعْنَاقَهُمْ وَتَتُوقُ أَنْشُهُمْ إِلَيْهِ، قَالَ: فَدَعَا رَسُولُ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بِقَدَحٍ فِيهِ مَاءٌ، فَأَمْسَكَهُ عَلَى يَدِهِ حَتَّى رَآهُ النَّاسُ، ثُمَّ شَرِبَ فَشَرِبَ النَّاسُ»، رَوَاهُمَا أَحْمَدُ.

## (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث وما جاء في معناها تدل على أن الإنسان إذا خرج مسافرًا وهو صائم فله أن يفطر في أثناء اليوم قبل أن يكمل صومه ولا حرج عليه، وقد تقدم بعض ذلك في هذا الحديث وما جاء في معناه أنهم خرجوا صائمين ثم مروا بنهر بالماء، فمدوا أعناقهم إليه يريدون الماء من شدة الحر ولكنهم اقتداء بالنبي ، فأذن لهم أن يشربوا، فلم يفعلوا حتى نزل عن بغلته وشرب وشربوا.

۩ڒ؇ڲڒڸۼڒۯؾڐڿؠڹڒڒڸۼۣڗؽڗڹڿ؆ڽڗ

وجاء في هذا معنى أحاديث كثيرة، كلها تدل على أن الصائم متى أراد الإفطار وهو مسافر فلا بأس سواء في اليوم الذي خرج فيه أو بعد أيام؛ لأنه دخل في حكم المسافر من حين فارق البلد، فإذا فارق البلد له الفطر وإن كان لم يكمل يومه، وله أن يصوم يومه وله أن يصوم ايام ، كما تقدم السفر يجوز فيه الصوم، ويجوز فيه الفطر، من شاء صام ومن شاء أفطر، إلا إذا شق عليه الصوم فالسنة المتأكدة أن يفطر ويكره له الصوم ، كما تقدم في الذي ظلل عليه واشتد به الحر واشتد عليه الصوم قال: «ليس من البر الصوم في السفر».

من كان اشتد عليه الحر وعظم عليه الصوم فليس من البر الصوم، يفطر، والله جل وعلا يقول: ﴿ ومن كان مريضًا أو على سفر فعدة من أيام أخر ﴾، من كان على سفر فعدة من أيام أخر سواء مضى. عليه يوم أو يومان، أو في أول يوم خرج له أن يفطر.

وتقدم أنه قال للذين قاربوا العدو ولم يفطروا: «أولئك العصاة» دل على أنه إذا كان في الجهاد وقرب من العدو فإنهم يلزم له الفطر؛ لأنه أقوى لهم على القتال، ولهذا لما تأخر قوم لم يفطروا وقد دنوا من العدو في يوم الفتح قال: «أولئك العصاة»، فالذي يقرب من العدو في الجهاد ولا يفطر لا يجوز له هذا، بل يجب أن يفطر حتى يكون أقوى له في جهاد العدو

۩ۯ؇ڮ۩ڒۼؠۯڹ؞ۧڿؠڹڔۯڵۼڔڗڹڗڹڗڹ ڝ

أما في الأيام العادية فهو مخير كما تقدم من حديث حمزة بن عمرو الأسلمي وهو يحب الصوم في السفر قال له: «إن شئت فصم وإن شئت فأفطر».

وفي اللفظ الآخر قال: «هي رخصة من الله فمن أخذ بها فحسن ومن أحب أن يصوم أحب أن يصوم فلا جناح عليه» فدل على أن الفطر أفضل ومن أحب أن يصوم في السفر فلا جناح .

لكن إذا اشتد له الظمأ فالسنة المتأكدة أن يفطر ويكره له الصوم في السفر، وهكذا إذا كان قرب العدو شرع له في الإفطار، فإذا دنا من العدو وجب عليه إفطاره حتى يكون أقوى له على قتال الأعداء كها تقدم.

الطالب: المسافر إذا لم يغادر البلد

الشيخ: لا يفطر إلا بعد الخروج مثل الصلاة ، لا يفطر إلا إذا خرج منها، ولا يقصر إلا إذا خرج منها سيأتي إن شاء الله.

الطالب: صوم النافلة في السفر

الشيخ: تركه أفضل وإن صام فلا بأس.

### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

# [بَابُ مَنْ سَافَرَ فِي أَثْنَاءِ يَوْم هَلْ يُفْطِرُ فِيهِ ، وَمَتَى يُفْطِرُ ؟ ].

عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: «خَرَجَ رَسُولُ اللّهِ - صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَـلّمَ - فِي رَمَضَانَ إِلَى حُنَيْنٌ وَالنَّاسُ مُخْتَلِفُونَ فَصَائِمٌ وَمُفْطِرٌ، فَلَمَّا اسْتَوَى عَلَى رَاحِلَتِهِ دَعَا بِإِنَاءِ مِنْ لَبَنِ أَوْ مَاءٍ، فَوَضَعَهُ عَلَى رَاحِلَتِهِ أَوْ رَاحَتِهِ ثُمُّ نَظَرَ النَّاسُ الْمُفْطِرُونَ لِلصَّوَّامِ أَفْطِرُوا» رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

قَالَ شَيْخُنَا عَبْدُ الرَّزَّاقِ بَنُ عَبْدِ الْقَادِرِ: صَوَابُهُ خَيْبُرُ أَوْ مَكَّةُ لِأَنَّهُ قَصَدَهُمَا فِي هَذَا الشَّهْرِ، فَأَمَّا حُنَيْنٌ فَكَانَتْ بَعْدَ الْفَتْحِ بِأَرْبِعِينَ لَيْلَةً.

وَعَنْ مُحَمَّدِ بْنِ كَعْبِ قَالَ: «أَتَيْتُ أَنَسَ بْنَ مَالِكِ فِي رَمَضَانَ وَهُوَ يُرِيدُ سَفَرًا وَقَدْ رُحِّلَتْ لَهُ رَاحِلَتُهُ وَلَيْسَ ثِيَابَ السَّفَرِ فَدَعًا بِطَعَامٍ فَأَكَلَ، فَقُلْتُ لَهُ: سُنَّةٌ؟ فَقَالَ: سُنَّةٌ ثُمُّ رَكِبَ». رَوَاهُ التَّرُمِذِيُّ.

وَعَنْ عُبَيْدِ بْنِ جَبْرِ قَالَ: «رَكِبْتُ مَعَ أَيِي بُصْرَةَ الْغِفَارِيِّ فِي سَفِينَةٍ مِنْ الْفُسْطَاطِ فِي رَمَضَانَ فَدَفَعَ، ثُمُّ قَرَّبَ غَدَاءَهُ ثُمُّ قَالَ: اقْتَرِبُ فَقُلْتُ: أَلَسْتَ بَيْنَ الْبُيُوتِ؟ فَقَالَ أَبُو بُصْرَةَ: أَرَغِبْتَ عَنْ سُنَّةِ رَسُولِ اللهِ -صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -؟»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوُد.

### (الشرح والتعليق )

هذه الأحاديث فيها تتعلق بالصائم المسافر هل يفطر في اليوم الذي سافر فيه أو يكمل صومه إذا سافر؟

الصواب أنه مخير إن شاء كمل وإن شاء أفطر، إذا خرج من بلده صائماً مسافراً فهو مخير إن شاء افطر وإن شاء كمل صومه ، فقد خرج النبي همن المدينة إلى مكة عام ثهان في رمضان وأفطر في أثناء الطريق.

أما رواية إلى حنين فيها غلط كما قال الشيخ عبد الرزاق: الصواب إلى خيبر، أو إلى مكة، أما حنين فكان بعد رمضان، بعد ما فتح الله عليه مكة خرج إلى حنين بعد ذلك في ذي القعدة.

المقصود: أن المسافر إذا خرج من بلده مسافرًا في رمضان فإنه يقصر متى فارق البلد، وأما الرواية انس فهي ضعيفة.

والصواب أنه إذا غادر البلد قصر وأفطر إذا شاء، والنبي الله كان يصلي عمامًا في المدينة، فإذا خرج قصر خارج المدينة بذي الحليفة.

وفي حجة الوداع صلى الظهر بالمدينة أربعًا، ثم سار وصلى العصر. في ذي الحليفة ركعتين بعدما غادر المدينة، وهكذا الصوم إذا غادر بلده له أن يفطر وله أن يكمل، وله أن يصوم بعض الأيام ويفطر بعض الايام في السفر كما فعل النبي فإنه لما شق عليه الصوم أخذ القدح ورفع الماء حتى رآه الناس وأفطروا في طريقهم إلى مكة، ولما دنوا من مكة قال: «إنكم دنوتم من عدوكم فلو أفطرتم» فأفطر قوم ولم يفطر قوم، فلما صاروا يصبحون أمرهم بالإفطار، قال: «إنه أقوى لكم على قتال عدوكم» فأفطروا، وبلغه أن أناسًا لم يفطروا فقال: «أولئك العصاة».

وتقدم الذي ظُلل عليه من شدة الحرفقال النبي ﷺ: «ليس من البر الصوم في السفر» فإذا اشتد الحرعلى الإنسان فالأفضل له الفطر، ولا ينبغي له الصوم عند شدة الأمر عليه في السفر، أما إذا كان ما في مشقة إن شاء صام وإن شاء أفطر، الأمر واسع.

وتقدم أن حمزة بن عمرو الأسلمي سأله قال: يا رسول الله إني أجد قوة على السفر على الصوم. قال: «إن شئت فصم وإن شئت فأفطر»، وفي اللفظ

الآخر: «هي رخصة من الله» يعني: الفطر «فمن أحب أن يصوم فلا جناح عليه» فدل على أن الفطر أفضل للمسافر.

وحديث أبي بصرة يدل على أنه إذا سافر له الفطر في ذلك اليوم الذي سافر فيه، ولو كان يرى البيوت، فله أن يفطر إذا غادر بناء بلده فله أن يفطر في سفره كما يصلى ثنتين إذا غادر البلد.

## قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

# [بَابُ مَا جَاءَ فِي الْمَرِيضِ وَالشَّيْخِ وَالشَّيْخَةِ وَالْحَامِلِ وَالْمُرْضِعِ].

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكِ الْكَفْيِيِّ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ عَزَّ وَجَلَّ وَضَعَ عَنْ الْمُسَافِرِ الصَّوْمَ وَشَطْرَ الصَّلَاةِ، وَعَنْ الْحُبْلَى وَالْمُرْضِعِ الصَّوْمَ» رَوَاهُ الْخَمْسَةُ.

وَفِي لَفْظِ بَعْضِهِمْ «وَعَنْ الْحَامِلِ وَالْمُرْضِع».

وَعَنْ سَلَمَةَ بِنِ الْأَكُوعِ قَالَ: لَمَّا نَزَلَتْ هَذِهِ الْآيَةُ {وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ}[البقرة: اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُو

وَعَنْ عَبْدِ الرَّحْمَن بْنِ أَبِي لَيْلَى عَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ بِنَحْوِ حَدِيثِ سَلَمَةً وَفِيدِ: ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّهُ {فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ } [البقرة: ١٨٥] فَأَثْبُتَ اللَّهُ صِيَامَهُ عَلَى الْمُقِيمِ الصَّحِيحِ، وَرَخَّصَ فِيهِ لِلْمَرِيضِ وَالْمُسَافِرِ، وَثَبَتَ الْإطْعَامُ لِلْكَبِيرِ الَّذِي لَا يَسْتَطِيعُ الصِّيَامَ. مُخْتَصَرٌ لِأَحْمَدَ وَأَبِي دَاوُد.

وَعَنْ عَطَاءٍ سَمِعَ ابْنَ عَبَّاسٍ يَقْرَأُ {وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ } [البقرة: ١٨٤] قَالَ ابْنُ عَبَّاسٍ: لَيْسَتْ بِمَنْسُوخَةٍ فَهُوَ الشَّيْخِ الْكَبِيرِ وَالْمَرْأَةِ الْكَبِيرَةِ لَا يَسْتَطِيعَانِ أَنْ يَصُومَا فَيُطْعِمَانِ مَكَانَ كُلِّ يَوْم مِسْكِينًا. رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

وَعَنْ عِكْرِمَةَ أَنَّ ابْنَ عَبَّاسٍ قَالَ: أُثْنِتَتْ لِلْحُبْلَى وَالْمُرْضِعِ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُد.

## (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث فيها تتعلق بالمريض والمسافر، والحبلى، والمرضع، والشيخ الكبر، والعجوز الكبرة.

حديث أنس بن مالك الكعبي هو صحابي معروف ليس له إلا هذا الحديث الواحد، أخبر به النبي أن الله وضع للمسافر الصوم وشطر الصلاة، يعني: رخص له في تأخير الصوم في السفر، ما هو معناه إنه سقط عنه، لكن معناه: وضع عنه الصوم في السفر، كما قال تعالى: ﴿ ومن كان مريضًا أو على سفر فعدة من أيام أخر ﴾.

۩ڒ؇ڲڒڸۼڒۯؾڐڿؠڹڒڒڸۼۣڗؽڗڹڿ؆ڽڗ

و «شطر الصلاة» يعني: الظهر، والعصر، والعشاء، الرباعية يصليها ثنين. «وعن الحبلى والمرضع الصوم» ما دامت حبلى يشق عليها الصوم، والرضاع يشق عليها الصوم تصوم بعدين، تفطر وقت الحبل إذا شق عليها الصوم، وتفطر وقت الرضاع إذا شق عليها الصوم وتقضي. كالمسافر، ما هو سقط عنها بالكلية، معناه: سقط عنها وقت الحبل والرضاع، كما سقط عن المريض والمسافر وقت المرض والسفر، ثم يقضي. كل منهم، المسافر يقضي. بعد رجوعه، والمريض يقضي. بعد الصحة، والحبلى بعد الوضع، والمرضع تقتضي بعد الفطام إذا وجدت القوة.

وحديث سلمة بن الأكوع يدل على أن الآية منسوخة، وهي قوله جل وعلا: ﴿ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُوَ خَيْرٌ لَهُ وَعَلَى الَّذِينَ يُطِيقُونَهُ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ فَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا فَهُو خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ [البقرة:١٨٤]، هذه منسوخة، كانت في أول الإسلام من شاء صام وهو أفضل، ومن شاء أطعم وسقط عنه الصوم، يطعم عن كل يوم مسكين واحد أو أكثر، مسكين واحد أو أكثر ويسقط عنه الصوم، فإن صام فهو أفضل، كان هذا في أول الأمر، مخير وإن كان قويًا يخير إن شاء صام فهو أفضل، وإن شاء أطعم وكفى، وهذا معنى قوله: ﴿ وأن تصوموا خير لكم ﴾.

ثم نسخ الله ذلك في حق المقيم الصحيح، في قوله جل وعلا: ﴿ شَهْرُ رَمَضَانَ اللَّذِي أُنزِلَ فِيهِ الْقُرْآنُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ فَمَنْ شَهِده صحيحًا وجب عليه الصوم، شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ﴾ يعني: من شهده صحيحًا وجب عليه الصوم،

٣٤٤٤ والمعروبية المبيرور المبرزيز المنتابية الأبري

﴿ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّام أُخَرَ ﴾ فالمريض والمسافر له الرخصة حتى يُشفى ويقضى ، وحتى يرجع من سفره ويقضي ، أما الصحيح المقيم فالواجب عليه الصوم، ولا يجزئه الإطعام، هذا هو الذي عليه استقرت عليه الشريعة، والتخيير نسخ.

وقول ابن عباس: ليست منسوخة. يعنى: في حق الشيخ الكبير، يعنى: باقية حكمها في حق الشيخ الكبير، والمريض الذي لا يرجى برؤه، والعجوز الكبيرة يطعم كل واحد منهم ولا عليه الصوم، العجوز الكبيرة، والشيخ الكبير، والمريض الذي لا يرجى برؤه ليست منسوخة في حقهم يجزئهم الإطعام، يطعم عن كل يوم مسكين ولا صوم عليه لكبر سنه، أو لكبر سنها، أو لمرض لا يرج برؤه ويشق معه الصوم فإنه يطعم مسكين، هذه الآية باقية في حقهم كما ذكر معاذ، وكما ذكر ابن عباس وغيرهم.

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

# [بَابُ جَوَاز الْفِطْر لِلْمُسَافِر إِذَا دَخَلَ بَلَدًا وَلَمْ يُجْمِعْ إِقَامَةً].

عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - غَزَا غَزْوَةَ الْفَصْحِ فِي رَمَضَانَ وَصَامَ، حَتَّى إِذَا بَلَغَ الْكَدِيدَ الْمَاءُ الَّذِي بَيْنَ قُدِيْدٍ وَعُسْفَانَ، فَلَمْ يَزَلْ مُفْطِرًا حَتَّى انْسَلَخَ الشَّهْرُ»، رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

وَوَجْهُ الْحُجَّةِ مِنْهُ أَنَّ الْفَتْحَ كَانَ لِعَشْرِ بَقِينَ مِنْ رَمَضَانَ، هَكَّذَا جَاءَ فِي حَدِيثٍ متفق عليه.

# [بَابُ قَضَاءِ رَمَضَانَ مُتَتَابِعًا وَمُتَفَرِّقًا وَتَأْخِيرِهِ إِلَى شُعْبَانَ].

عَنْ ابْنِ عُمَرَ أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «قَضَاءُ رَمَضَانَ إِنْ شَاءَ فَرَقَ، وَإِنْ شَاءَ تَابَعَ» رَوَاهُ الدَّارَفُطْنِيَ. قَالَ الْبُخَارِيُّ: قَالَ ابْنُ عَبَاسٍ: لَا بَأْسَ أَنْ يُفَرَّقَ لِقَوْلِ اللَّهِ تَعَالَى {فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ }[البقرة: 1٨٤].

**وَعَنْ عَائِشُةً** قَالَتْ: نَوَلَتْ {فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ}[البقرة: ١٨٤] مُتَنَابِعَاتٍ، فَسَـقَطَتْ مُتَنَابِعَاتٍ. رَوَاهُ الدَّارَقُطْنَى وَقَالَ: إسْنَادٌ صَحِيحٌ.

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «كَانَ يَكُونُ عَلَيَّ الصَّوْمُ مِنْ رَمَضَانَ، فَمَا أَسْتَطِيعُ أَنْ أَفْضِيَ- إلَّا فِي شَعْبَانَ، وَذَلِكَ لِمَكَان رَسُولِ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ.

وَيُرْوَى بِإِسْنَادٍ ضَعِيفٍ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةً عَنْ النَّبِيّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فِي رَجُلِ مَرِضَ فِي رَمِّضَانَ فَأَفْطَرَ، ثُمَّ صَعَّ وَلَمْ يَصُمْ حَتَّى أَدْرَكُهُ رَمَضَانُ آخَرُ. فَقَالَ: «يَصُومُ اللَّهِ مَلَّا يَصُومُ الشَّهْرَ الَّذِي أَفْطَرَ فِيهِ، وَيُطْعِمُ كُلُّ يَوْمٍ مِسْكِينًا»، ورَوَاهُ الدَّارَقُطْنِيّ عَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ مِنْ قَوْلِهِ، وَقَالَ: إسْنَادٌ صَحِيعٌ مَوْقُوفٌ.

وَرُويَ عَنْ ابْنِ عُمَرَ عَنْ النَّبِيّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صِيَامُ شَهْرِ رَمَضَانَ فَلَيْطِيمْ عَنْهُ مَكَانَ كُلَّ يَوْمٍ مِسْكِينًا»، وَإِسْنَادُهُ ضَعِيفٌ. قَالَ التَّرْمِذِيُّ: وَالصَّحِيحُ أَنَّهُ عَنْ ابْنِ عُمَرَ مَوْقُوفٌ. وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: إِذَا مَرِضَ الرَّجُلُ فِي رَمَضَانَ ثُمَّ مَاتَ وَلَمْ يَصُمْ أُطْعِمَ عَنْهُ وَلَمْ يَكُنْ عَلَيْهِ قَضَاءٌ، وَإِنْ نَذَرَ قَضَى عَنْهُ وَلَيْهُ. رَوَاهُ أَبُو دَاوُد.

## (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث في فطر للصائم في رمضان وفي القضاء:

الصائم يشرع له الفطر في رمضان لقوله جل وعلا: ﴿ ومن كان مريضًا أو على سفر فعدة من أيام أخر ﴾ وله أن يصوم إن شاء صام، وإن شاء أفطر، والنبي على لما افتتح مكة دخلها وهو مفطراً لعشر. بقين من رمضان، فدل ذلك على أن المسافر له أن يفطر.

وهكذا من لم يعزم على إقامة ولم يجمع إقامة له أن يفطر؛ لأنه إنها قام لإصلاح الأحوال وتأسيس قواعد الإسلام في مكة بعد تطهيرها من الكفر والضلال، فلهذا استمر في إفطاره بلله بقية الشهر، فدل على أن المسافر إذا أقام إقامة ليس فيها إجماع مدة فإنه يقصر. ويفطر ولو طالت المدة حتى يجمع إقامة، فلو أقام شهرًا أو شهرين أو ثلاثة وليس في نيته إقامة إنها أقام لأسباب اقتضت ذلك وليس هناك مدة معينة فيقول: أرتحل اليوم. ويرتحل غدًا، ويقال: بعد يومين، بعد ثلاثة، ليس عند إجماع إقامة فإنه يقصر. كها أقام في مكة ستة عشر. يومين، بعد ثلاثة، ليس عند إجماع إقامة فإنه يقصر. كها أقام في مكة ستة عشر.

أما إذا أجمع إقامة معينة فإن كانت أكثر من أربعة أيام أتم عند الأكثر، وإن كانت أربعة أيام فأقل قصر. الأن الرسول أجمع إقامة حين قدم مكة في حجة الوداع يوم الرابع ولم يظعن إلا يوم الثامن إلى منى وهو يقصر. الله فدل على أن من عزم الإقامة أربعة أيام لا يمنع من القصر، أما ما زاد فهو محل خلاف، جملة من أهل العلم يقول: ما زاد ولم يجمع إقامة فإنه يقصر، ولو طالت المدة ما دام أنه أقام لعارض ثم يرجع إلى بلده فإنه يقصر.

٥ ١٤١٤ ( ١٤١٤ ع ١٤١٤ ع

والقول الآخر للأكثرين: أنه إذا عزم على الإقامة أكثر من أربعة أيام أتم إلا أن يكون مترددًا ما عنده جزم فإنه يقصر ولو طالت المدة.

وفيه من الفوائد: أن من أفطر رمضان فإنه يقضيه إذا خرج رمضان وطاب من مرضه فعليه القضاء، فإن استمر معه المرض ولم يقض من أجل المرض فإنه يقضى ـ رمضان الماضى ورمضان الحاضر ولا شيء عليه؛ لأنه معذور، لقوله جل وعلا: ﴿ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَّةٌ مِنْ أَيَّام أُخَرَ ﴾ فإذا استمر معه المرض حتى جاء رمضان الآخر فإنه يصوم رمضان الحاضر ثم يقضى. رمضان الذي أفطره بسبب المرض ولا شيء عليه، لا إطعام عليه، أما لو فرط، طاب من مرضه ولكن لم يقضه حتى جاء رمضان الآخر فإنه يقضى. ويطعم عن كل يوم مسكينًا؛ لأنه فرط لم يقض قبل رمضان حتى أدرك رمضان الآخر، فعليه قضاء مع إطعام مسكين لكل يوم.

وهكذا العاجز الذي لا يستطيع الصوم كالشيخ الكبير، والعجوز الكبيرة والمريض الذي لا يرجى برؤه كما تقدم ليس عليه صوم، وعليهم الإطعام عن كل يوم مسكين من رمضان، إن شاءوا جمعوا ذلك وأعطوا مسكينًا واحدًا، وإن شاءوا أخرجوا كل يوم بيومه، وإن جمع الجميع وأعطوه للفقراء كفي خمسة عشم صاعًا للشهر كله.

### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية - رحمه الله -:

# [بَابُ صَوْمُ النَّدْرِ عَنْ الْمَيِّتِ].

عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ: «أَنَّ امْرَأَةَ قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ أُمِّي مَاتَتْ وَعَلَيْهَا صَوْمُ نَذْرِ فَأَصُومُ عَنْهَا؟ فَقَالَ: أَرَّانُ عَلَى أُمُّكِ دَيْنٌ فَقَضَيْتِهِ أَكَانَ يُؤَدَّى ذَلِكَ عَنْهَا؟ قَالَتْ: نَعَمْ. قَالَ: فَصُومِي عَنْ أُمُّكِ» أَخْرَجَاهُ. وَفِي رِوَايَةٍ: «أَنَّ امْرَأَةً رَكِبَتْ الْبَحْرَ فَنَذَرَتْ إِنَ اللَّهُ نَجَّاهَا أَنْ تَصُومَ شَهْرًا، فَأَنْجَاهَا اللَّهُ فَلَمْ تَصُمْ حَتَّى وَفِي رِوَايَةٍ: «أَنَّ امْرَأَةً رَكِبَتْ الْبَحْرَ فَنَذَرَتْ إِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَذَكَرَتْ ذَلِكَ، فَقَالَ: صُومِي عَنْهَا» أَخْرَجَهُ مَا تَتْ ، فَجَاءَتْ قَرَابَةٌ لَهَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَذَكَرَتْ ذَلِكَ، فَقَالَ: صُومِي عَنْهَا» أَخْرَجَهُ أَحْدُ وَالنَّسَانَ قُرَابَةٌ لَهَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَذَكَرَتْ ذَلِكَ، فَقَالَ: صُومِي عَنْهَا» أَخْرَجَهُ

وَعَنْ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «مَنْ مَاتَ وَعَلَيْهِ صِيَامٌ صَامَ عَنْهُ وَلِيْهُ» لَتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

وَعَنْ بُرَيْدَةَ قَالَ: «بَيْنَا أَنَا جَالِسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - إِذْ أَتَتَهُ امْرَأَةٌ فَقَالَتْ: إِنِّي تَصَدَّفْتُ عَلَى أُمِّى بِجَارِيَةٍ وَإِنِّهَا مَاتَتْ فَقَالَ: وَجَبَ أَجْرُكِ وَرَدَّهَا عَلَيْكِ الْمِيرَاث، قَالَتْ: يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّهُ كَانَ عَلَيْهَا صَوْمُ شَهْرٍ أَفَأْصُومُ عَنْهَا؟ قَالَ: صُومِي عَنْهَا، قَالَتْ: إِنَّهَا لَمْ تَحُجَّ قَطَّ أَفَأَحُجُ عَنْهَا؟ قَالَ: حُجِّي عَنْهَا»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَمُسْلِمٌ وَأَبُو دَاوْد وَالتَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ. وَلِمُسْلِم فِي رِوَايَةٍ: «صَوْمُ شَهْرَيْنِ».

## (الشرح والتعليق )

هذه الأحاديث الأربعة كلها تدل على شرعية القضاء عن الميت إذا كان عليه دين، أو حج، أو صوم، أو نذر فإنه يشرع لأوليائه وأقاربه أن يصوموا عنه وأن يقضوا عنه دينه.

في الحديث الأول: أن امرأة سألته قالت: يا رسول الله إن أمي ماتت وعليها صوم. قال: «أرأيت لو كان عليها دين أكنت قاضيته؟» قالت: نعم. قال: «فاقضوا فالله أحق بالوفاء».

وهكذا إذا كان عليها نذر حج فإنه يشرع للورثة أن يحجوا عنها، وهكذا حج الفريضة إذا لم تحج قط فيشرع لأقاربها أن يحجوا عنها.

٢٤٤٤ ﴿ يَهِ بِهِ إِنَّ اللَّهِ مِنْ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

كل هذه الأحاديث تدل على هذا المعنى، ولا فرق بين كون الصوم أو الحج نذر أو الفريضة؛ لأن الأحاديث عامة «من مات وعليه صيام صام عنه وليه» حديث عائشة يعم الجميع.

وكذلك الأشياء اللي فيها صوم، عليها صوم، عليها حج، هذا يدل على العموم.

وفي المسند بإسناد صحيح عن ابن عباس ان امرأة قالت: يا رسول الله إن أمى ماتت وعليها صوم رمضان أفأصوم عنها؟ قال: «صومي عن أمك».

وفي هذا الحديث أن امرأة أعطت أمها جارية ثم ماتت فقال: وجب أجرك. يعني: على الله، ورد عليها الميراث، ثم سألته عن الصوم والحج عن أمها؟ فقال: «صومي عنها وحجي عنها» فدل ذلك على أن المرأة إذا ماتت وعليها صوم أو حج أو عمرة أو نذر يستحب لأوليائها كأولادها وإخوتها أن يصوموا عنها.

[وقوله] - وكونه -: (رد عليها الميراث) يدل على الإرث بالرد، فإن النصف فرض لها والباقي بالرد، فجعل الجارية لها [بالفضل] وردًا، نصفها بالإرث ونصفها بالرد، وهذا من أدلة القائل بالرد، فإذا مات ميتًا عن ذي فرض وليس له عصبة فإن هذا الفرد يأخذ المال كله فرضا وردًا، فإذا مات إنسان عن أمه فقط أو عن جدته فقط أو عن بنته فقط ما له عصبة تأخذ المال كله فرضًا وردًا.

٢٤٤٤ ﴿ إِنْ إِنَّ أَنَّ إِ

الطالب: هل الصيام خاص بالولى ؟

الشيخ: على الاقارب، الولى وقريبه، وإذا صام غيره فلا بأس من باب الاحسان.

الطالب: على سبيل يفيد الوجوب يا شيخ؟

الشيخ: المعروف عند العلماء الاستحباب؛ لقوله جل وعلا: ﴿ ولا تزر و ازرة و زر أخرى ﴾، فالأقرب و الله أعلم أن هذا للتأكيد وللمشر وعبة.

الطالب: الذي يعتمر عن ابيه او عن امه ؟

الشيخ: إذا كان الميت لا بأس، أو عاجز، لكبير سنه أو مريض لا يرجى برؤه لا بأس، العاجز مثل الميت، إذا كان به مرض لا يرجى برئه أو لكبر سن جاءت امرأت وقالت: يا رسول الله إن أبي شيخ لا يثبت على الراحلة، أفأحج عنه؟ قال: «حجى عن أبيك»، وجاءه آخر فقال: يا رسول الله إن أبي شيخ كبير لا يستطيع الحج ولا العمرة، أفأحج عنه وأعتمر؟ قال: «حج عن أبيك و اعتمر ».

الطالب: العمرة النافلة ؟

الشيخ: مافي مانع عن الميت والعاجز، سواء نافلة أو فريضة.

### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية - رحمه الله -:

# [أَبْوَابُ صَوْم التَّطَوُّع].

## (بَابُ صَوْمُ ستِّ منْ شَوَّال).

عَنْ أَيُّوبَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ ثُمَّ أَتَبْعَهُ سِتًا مِنْ شَوَّالٍ فَذَاكَ صِيَامُ الدَّهْرِ» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إِلَّا الْبُخَارِيَّ وَالنَّسَائَىُّ، وَرَوَاهُ أَحْمَدُ مِنْ حَدِيثِ جَابِر.

وَعَنْ ثُوْبَانَ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أَنَّهُ قَالَ: «مَنْ صَامَ رَمَضَانَ وَسِتَّةً أَيَّامٍ بَعْدَ الْفِطْرِكَانَ تَمَامَ السَّنَةِ، مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا»، رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهْ.

## [بَابُ صَوْم عَشْر ذِي الْحجَّة وَتَأْكيد يَوْم عَرَفَةَ لغَيْر الْحَاجِّ].

عَنْ حَفْصَةَ قَالَتْ: «أَزِيعٌ لَمْ يَكُنْ يَدَعُهُنَّ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: صِيَامُ عَاشُورَاءَ، وَالْعَشْرِ، وَثَلَاثَةِ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَالرَّكْعَتَيْنِ قَبْلَ الْغَدَاةِ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالنَّسَائِيُّ .

وَعَنْ أَبِي قَتَادَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «صَوْمُ يَوْمٍ عَرَفَةَ يُكَفِّرُ سَـنَتَيْنِ مَاضِيَةً وَمُسْتَثْبَلَةً، وَصَوْمُ يَوْم عَاشُورَاءَ يُكَفّرُ سَنَةً مَاضِيَةً» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إِلَّا الْبُخَارِيُّ وَالتّرْمِذِيّ.

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: «نَهَى رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عَنْ صَوْمِ يَوْمِ عَرَفَةَ بِعَرَفَاتِ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَابْنُ مَاجَهُ.

وَعَنْ أُمِّ الْفَضْل: «أَنَّهُمْ شَكُوا فِي صَوْمِ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَوْمَ عَرَفَةَ، فَأَرْسَلَتْ إلَيْهِ بِلَبَنِ فَشَرِبَ وَهُوَ يَخْطُبُ النَّاسَ بِعَرَفَةَ»، مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

وَعَنْ عُقْبَةَ بْنِ عَامِرِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «يَوْمُ عَرَفَةً وَيَوْمُ النَّحْرِ وَأَيَّامُ النَّشْرِيقِ عِيدُنَا أَهْلَ الْإِسْلَامُ وَهِيَ أَيَّامُ أَكُلِ وَشُرْبٍ» رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلَّا ابْنَ مَاجَهُ وَصَحَّحَهُ التّرْمِذِيُّ.

## (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث المتعددة تتعلق بصوم ست من شوال، وصوم عاشوراء، وصوم التشريق، وصوم العشر-من ذي الحجة، وشرعية الفطر في يوم النحر وأيام التشريق، لحديث أبي أيوب يقول على: «من صام رمضان ثم أتبعه ستًا من شوال كان

كصيام الدهر» وله شواهد، وهو يدل على شرعية صيام ستة أيام من شوال، يستحب للمؤمن والمؤمنة صيام ست أيام من شوال.

الحسنة بعشر- أمثالها، فرمضان من أسباب تكفير السنة، وهو في مقابل تسعة أشهر وهو في الشهر العاشر، والحسنة بعشر. أمثالها، والستة أيام بشهرين، الحسنة بعشر- أمثالها، وبكل حال صومها عظيم، وقد قال الله الصلوات الحسنة بعشر أمثالها، وبكل حال صومها عظيم، وقد قال الله الحمس ورمضان إلى رمضان والجمعة إلى الجمعة كفارات لما بينها ما اجتنبت الكبائر» وفي اللفظ الآخر «إذا اجتنبت الكبائر».

فعلى كل حال: صيام الستة من أسباب تكفير السيئات، وهكذا صيام العشر من ذي الحجة، أيام عظيمة، وقد قال الله العشر من ذي الحجة، أيام عظيمة، وقد قال الله ولا خير وأحب إلى الله من هذه الأيام» يعني: العشرة، فقيل: يا رسول الله ولا الجهاد في سبيل الله؟

قال: «ولا الجهاد في سبيل الله، إلا رجل خرج بنفسه وماله ثم لم يرجع من ذلك بشيء».

وحديث حفصة فيه بعض الكلام اليسير ولكن الأحاديث الصحيحة تدل على معناه.

وهكذا صيام ستة أيام من كل شهر سنة مؤكدة، وهكذا المحافظة على سنة الفجر فهي سنة مؤكدة، فيحرص المؤمن على أن يعمل هذه الأعمال: صيام ست من شوال، وصيام عشر. ذي الحجة، والمحافظة على صلاة الغداة، وهكذا

صيام الاثنين والخميس، كلها أيام عظيمة فاضلة يستحب فعل ما قاله النبي صلى الله عليه وسلم.

وكذلك جاء في الحديث الآخر: «ما من أيام أعظم عند الله ولا أحب إليه من هذه الأيام العشر.» فأكثروا فيها من التهليل، والتحميد، والتكبير» رواه الترمذي وجماعة عن عبدالله بن عمر رضى الله عنهم.

وهكذا حديث عقبة «صوم يوم عاشوراء يكفر الله به السنة التي قبلها».

و «صوم عرفة يكفر الله به السنة التي قبلها والتي بعدها» يعني: ما لم يغش الكبائر، إذا اجتنب الكبائر.

والحديث الصحيح أن النبي صلى الله عليه وسلم: (نهى عن صوم عرفة بعرفة، والنبي وقف مفطرًا يوم عرفة، فالسنة صيام يوم عرفة مع الأيام الثمانية هذا هو السنة، إلا الحاج فالسنة له الإفطار؛ لأن الرسول وقف مفطرًا ونهى عن صوم يوم عرفة بعرفة، فالحاج لا يشرع له صيام يوم عرفة، بل الواجب عليه أن يكون مفطرًا.

وقوله ﷺ: «يَوْمُ عَرَفَةَ وَيَوْمُ النَّحْرِ وَأَيَّامُ التَّشْرِيقِ عِيدُنَا أَهْلَ الْإِسْلَامِ وَهِيَ أَيَّامُ أَكْلِ وَشُرْبٍ وذكر » هذا بالنسبة للحجاج، أما بالنسبة لغير الحجاج فيوم عرفة يوم صوم، وإنها أيام الأكل والشرب يوم النحر وثلاثة أيام من بعده.

أما بالنسبة للحجاج يوم عرفة كذلك يوم أكل وشرب، لا يشرع لهم صيام، فيستحب للمؤمن التقرب إلى الله بهذه النوافل التي دعا إليها النبي ،

ومن ذلك صوم يوم عاشوراء وهو اليوم العاشر من محرم، ومن المستحب أن يصوم قبله يوم أو بعده يوم، لأنه لله لما سئل عن ذلك إلا أنهم يصومونه، قال: «لئن عشت إلى قابل لأصومن التاسع» يعنى: مع العاشر، وروي عنه انه قال: «صوموا يومًا قبله ويومًا بعده»، فمن المستحب أن يصام يوم التاسع والعاشر، أو العاشر والحادي عشر، خلافًا لليهود.

وفي هذا الشهر يكون الصوم الأربعاء والخميس إن كان الشهر تامًا فهما التاسع والعاشر، وإن كان شهر ذو الحجة ناقصًا فهما العاشر والحادي عشر الأربعاء والخميس، واستحب صومهما، إما التاسع والعاشر إن كان الشهر كاملًا العدة، وإما الحادي عشر والتاسع والعاشر إن كان الشهر ناقصًا.

٦.

### (المتن)

### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

# [بَابُ صَوْم الْمُحَرَّم وَتَاْكِيدِ عَاشُوراء].

قَدْ سَبَقَ أَنَّهُ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - سُئِلَ أَيُّ الصِّيَامِ بَعْدَ رَمَضَانَ أَفْضَلُ؟ قَالَ: شَهْرُ اللَّهِ الْمُحَرَّمُ».

وَعَنْ ابْن عَبَّاسِ وَسُئِلَ عَنْ صَوْمِ عَاشُورَاءَ، فَقَالَ: مَا عَلِمْتُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - صَامَ يَوْمًا يَطْلُبُ فَضْلَهُ عَلَى الْأَيَّامِ إِلَّا هَذَا الْيَوْمَ، وَلَا شَهْرًا إِلَّا هَذَا الشَّهْرَ، يَعْنى رَمَضَانَ.

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: كَانَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ يَوْمًا تَضُومُهُ قُرَيْشٌ فِي الْجَاهِلِيَّةِ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَصُومُهُ؛ فَلَمَّا قَدِمَ الْمَدِينَةَ صَامَهُ وَأَمَرَ النَّاسَ بِصِيَامِهِ؛ فَلَمَّا فُرِضَ رَمَضَانُ قَالَ: «مَنْ شَاءَ صَامَهُ وَمَنْ شَاءَ تَرَكَهُ».

وَعَنْ سَلَمَةَ بْنِ الْأَكُوعِ قَالَ: أَمَرَ النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - رَجُلًا مِنْ أَسْلَمَ أَنْ أَذَنْ فِي النَّاسِ أَنَّ مَنْ أَكَلَ فَلْيَصُمْ بَقِيَّةَ يَوْمِهِ، وَمَنْ لَمْ يَكُنْ أَكَلَ فَلْيَصُمْ، فَإِنَّ الْيَوْمَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ».

وَعَنْ عَلْقَمَةَ أَنَّ الْأَشْعَثَ بِنَ قَيْسِ دَخَلَ عَلَى عَبْدِ اللَّهِ وَهُوَ يَطْعَمُ يَوْمَ عَاشُورَاءَ، فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدَ اللَّهِ وَهُوَ يَطْعَمُ يَوْمَ عَاشُورَاءَ، فَقَالَ: يَا أَبَا عَبْدَ اللَّهِ وَهُوَ يَطْعَمُ فَوْلَ الْيَوْمَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ، فَقَالَ: قَدْكًانَ يُصَامُ قَبْلَ أَنْ يَنْزِلَ رَمَضَانُ، فَلَمَّا نَزَلَ رَمَضَانُ تُرِكَ فَإِنْ كُنْتَ مُفْطِرًا فَاطْعَمْ.

وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ أَنَّ أَهْلَ الْجَاهِلِيَّةِ كَانُوا يَصُومُونَ يَوْمَ عَاشُورَاءَ وَأَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - صَامَهُ وَالْمُسْلِمُونَ قَبْلَ أَنْ يُغْرَضَ رَمَضَانُ؛ فَلَمَّا فُرِضَ رَمَضَانُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «إِنَّ يَوْمَ عَاشُورَاءَ يَوْمٌ مِنْ أَيَّامِ اللَّهِ فَمَنْ شَاءَ صَامَهُ، وَكَانَ ابْنُ عُمْرَ لَا يَصُومُهُ إِلَّا أَنْ يُوافِقَ صِيَامَهُ».

وَعَنْ أَبِي مُوسَى قَالَ: «كَانَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ تَعَظَّمُهُ الْيَهُودُ وَتَتَّخِذُهُ عِيدًا، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: صُومُوهُ أَنْتُمْ».

وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: قَدِمَ النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَرَأَى الْيَهُودَ تَصُومُ عَاشُورَاءَ، فَقَالَ: «مَا هَذَا؟» قَالُوا: يَوْمٌ صَالِحٌ نَجَّى اللَّهُ فِيهِ مُوسَى وَبَنِي إِسْرَائِيلَ مِنْ عَدُوهِمْ فَصَامَهُ مُوسَى، فَقَالَ: «أَنَا أَحَقُّ بِمُوسَى مِنْكُمْ، فَصَامَهُ وَأَمَرَ بِصِيَامِهِ».

وَعَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ أَبِي سُفْيَانَ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلّمَ - يَقُولُ: «إِنَّ هَذَا يَوْمُ عَاشُورَاءَ وَلَمْ يُكْتَبْ عَلَيْكُمْ صِيَامُهُ وَأَنَا صَائِمٌ فَمَنْ شَاءَ صَامَ، وَمَنْ شَاءَ فَلْيُفْطِرْ».

مُتَّفَقٌ عَلَى هَذِهِ الْأَحَادِيثِ كُلِّهَا، وَأَكْثَرُهَا يَدُلُّ عَلَى أَنَّ صَوْمَهُ وَجَبَ ثُمَّ نُسِخَ، وَيُقَالُ: لَمْ يَجِبْ بِحَالٍ بِدَلِيلِ خَبَرِ مُعَاوِيَةَ، وَإِنَّمَا نُسِخَ تَأْكِيدُ اسْتِحْبَابِهِ.

وَعَنْ ابْنِ عَبَاسِ قَالَ: «لَمَّا صَامَ رَسُولُ اللهِ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَوْمَ عَاشُورَاءَ وَأَمَرَ بِصِيَامِهِ قَالُوا: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّهُ يَوْمٌ تُعَظِّمُهُ اليَّهُودُ وَالنَّصَارَى، فَقَالَ: إِذَا كَانَ عَامُ الْمُشْبِلِ إِنْ شَاءَ اللهُ صُمْنَا الْيَوْمَ النَّاهِ عَلَىٰ وَسُولُ اللهِ » - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَأَبُو دَاوُد.

وَفِي لَفْظِ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «**لَئِنْ بَقِيتُ إِلَى قَابِلِ لَأَصُومَنَّ التَّاسِعَ»**، يَعْنِي يَوْمَ عَاشُورَاءَ. رَوَاهُ أَحْمَدُ وَمُسْلِمٌ.

وَفِي رِوَايَةٍ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «صُومُوا يَوْمَ عَاشُورَاءَ وَخَالِفُوا الْيَهُودَ، صُومُوا قَبْلَهُ يَوْمًا وَبَعْدَهُ يَوْمًا»، رَوَاهُ أَحْمَدُ.

# (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث الكثيرة كلها تتعلق بصوم يوم عاشوراء، وكان النبي الكثيرة كلها تتعلق بصوم يوم عاشوراء، وكان النبي حول أكد على المسلمين أن يصوموه قبل فرض رمضان، وأمر من أصبح مفطرًا أن يمسك، وكل هذا كان قبل فرض رمضان، فلها فرض الله رمضان قال: «من شاء صام ومن شاء أفطر» وكان يصومه كلي.

وقال ولما قيل له: إن اليهود يصومونه. قال: «إن عشت لأصومن التاسع» يعني: مع العاشر خلافًا لهم.

وروي عنه أنه قال: «صوموا يومًا قبله أو يومًا بعده».

وعاشوراء هو اليوم العاشر من المحرم هذا الشهر، والأفضل صيامه، يستحب صيامه؛ لأن النبي كان يصومه ولكن ليس بواجب، ولهذا في حديث معاوية: «إن الله لم يكتب عليكم صيامه» كان متأكدًا قبل رمضان، فلما فرض الله رمضان نسخ التأكيد وبقى الاستحباب، بقى مستحبًا غير مؤكد، يعنى:

بعد ما فرض الله رمضان، لقول معاوية . (إن الله لم يكتب عليكم صيامه) يرويه عن النبي .

فالمستحب صيامه، وأن يصام قبله يوم أو بعده يوم، أو يصام الذي قبله والذي بعده خلافًا لليهود .

وفي هذا العام يحسن أن يصام الأربعاء والخميس، لأن التوقيت بالتقويم أدخل الشهر بالاثنين، ورؤي الهلال مرتفع يوم الثلاثاء، فيكون يوم الأربعاء هو العاشر، والخميس هو الحادي عشر، وهذا فيه الجمع بين فعل السنة، فصوم الاربعاء كان الشهر بالاثنين [يعنى دخل] فهو التاسع، وإن كان بالثلاثاء فهو التاسع، والخميس هو العاشر، فالأفضل أن يصام الأربعاء والخميس من هذا الشهر، فهو مستحب، من شاء صام ومن شاء تركه كما بينه .

السائل: هل صحت الرواية صوموا قبله يوم أوبعده ؟

الشيخ: فيها ضعف لكن يشهد لها رواية ابن عباس.

### (المتن)

### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

# [بَابُ مَا جَاءَ فِي صَوْم شَعْبَانَ وَالْأَشْهُر الْحُرُم].

عَنْ أُمِّ سَلَمَةَ: «أَنَّ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلِّمَ - لَمْ يَكُنْ يَصُومُ مِنْ السَّنَةِ شَهْرًا تَامًا إِلَّا شَعْبَانَ يَصُومُ شَهْرَيْ شَعْبَانَ وَرَمَضَانَ». وَوَاهُ الْخَمْسَةُ وَلَفْظُ ابْنِ مَاجَهْ: «كَانَ يَصُومُ شَهْرَيْ شَعْبَانَ وَرَمَضَانَ».

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «لَمْ يَكُنِ النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَصُومُ أَكْثَرَ مِنْ شَعْبَانَ فَإِنَّهُ كَانَ يَصُومُهُ كُلُّهُ» .

وَفِي لَفَطٍ «مَاكَانَ يَصُومُ فِي شَهْرٍ، مَاكَانَ يَصُومُ فِي شَعْبَانَ،كَانَ يَصُومُهُ إِلَّا قَلِيلًا، بَلْكَانَ يَصُومُهُ كُلَّهُ».

وَفِي لَفْظِ: «مَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - اسْتَكُمَلَ صِيَامَ شَهْرٍ قَطُ إِلّا شَهْرَ رَمَضَانَ، وَمَا رَأَيْتُهُ فِي شَهْرِ أَكْثَرَ مِنْهُ صِيَامًا فِي شَغبَانَ»، مُتَّفَقٌ عَلَى ذَلِكَ كُلّهِ.

وَعَنْ رَجُلِ مِنْ بَاهِلَةَ قَالَ: أَتَيْتُ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَقُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنَا الرَّجُلُ الَّذِي أَتَيْتُكَ عَامَ الْأُوَّلِ، فَقَالَ: «فَمَا لِي أَرَى جِسْمَكَ نَاجِلًا؟»

قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ مَا أَكَلْتُ طَعَامًا بِالنَّهَارِ ، مَا أَكَلْتُهُ إِلَّا بِاللَّيْلِ

قَالَ: «مَنْ أَمَرَكَ أَنْ تُعَذِّبَ نَفْسَكَ؟»

قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنِّي أَقْوَى

قَالَ: «صُمْ شَهْرَ الصَّبْرِ وَيَوْمًا بَعْدَهُ»

قُلْت: إنِّي أَقْوَى

قَالَ: «صُمْ شَهْرَ الصَّبْرِ وَيَوْمَيْنِ بَعْدَهُ».

قُلْت: إِنِي أَقْوَى، قَالَ: «صُمْ شَهْرَ الصَّبْرِ وَثَلَاثَةَ أَيَّامٍ بَعْدَهُ، وَصُمْ أَشْهُرَ الْحُرُمِ» رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوُد وَائِنُ مَاجَهُ وَهَذَا لَفَظُهُ.

## (الشرح والتعليق)

حديث أم سلمة وعائشة رضي الله عنهما يدلان على شرعية صيام شعبان، وأن النبي [صلى الله عليه وسلم] كان يصومه كله، وربم صامه إلا قليلًا كما قالت عائشة رضى الله عنها.

۩ڒ؇ڲڒڸۼڒۯؾڐڿؠڹڒڒڸۼۣڗؽڗڹڿ؆ڽڗ

وجاء في بعض الروايات لما سئل عن هذا قال: «لأنه شهر يغفل عنه الناس»، وفي بعض الروايات يصومه تعظيمًا لرمضان.

والمقصود أنه يستحب صيام شعبان لثبوت حديث عائشة وأم سلمة في ذلك، وأنه ربه صامه كله وربه صامه إلا قليلًا.

ولعل هذا فيه أيضًا تمهيد واستعداد لصوم شهر الصبر وهو شهر رمضان، فإذا جاء رمضان فإذا هو قد تمرن على الصبر، واعتاد الصبر فيجتمع له أجر هذا وأجر هذا.

أما الفريضة فإن الله لم يفرض على أحد صيامًا إلا رمضان، وما سوى ذلك هو التطوع، الشهر الذي أوجبه الله على المسلمين شهر رمضان، وهو أحد أركان الإسلام الخمسة، وهو الركن الرابع من أركان الإسلام على الذكر والأنثى من المكلفين إلا من عجز لكبر سن أو مرض فإنه يسقط عنه إذا كان لكبر سن ويطعم، أو لمرض لا يرجى برؤه يسقط ويطعم عنه لكل يوم مسكينًا، أما المريض الذي يرجى برؤه فإنه يفطر ويقضي، وهكذا المسافر كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ كَانَ مَرِيضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِدَةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ ﴾ .

أما المريض الذي لا يرجى برؤه لمرض لا يرجى برؤه يشق معه الصوم، أو لكبر سنه فإنه يفطر ويطعم عن كل يوم مسكينًا.

ويدل حديث عائشة كما تقدم وحديث أم سلمة على أن شعبان مستحب صومه إلا قليلًا، من أفطر منه قليلًا فلا بأس، ومن صامه كله فلا بأس، الأمر في ذلك واسع والحمد لله.

أما حديث الباهلي أن النبي على قال له: «صم الأشهر الحرم، صم شهر الصبر ويوم بعده، أو يومين أو ثلاث هو حديث ضعيف، حديث مضطرب كما بين أهل العلم، فهو حديث لا يصح، ولا يثبت عن النبي الله ويأتي ما يتعلق بصيام بعض التطوع صيام الخميس والاثنين.

المقصود: أن الحديثان: حديث أم سلمة، وحديث عائشة رضي الله عنهما دالان على شرعية صيام شعبان، إن شاء صام كله وإن شاء صامه إلا قليلًا.

وأما حديث رجل من باهلة أن النبي الشامرة أن يصوم بعد شهر الصبر يومًا، أو يومين، أو ثلاث، وأمر أن يصوم الأشهر الحرم فهو حديث ضعيف، مضطرب الإسناد.

#### (المتن)

### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية - رحمه الله -:

# [بَابُ الْحَثِّ عَلَى صَوْمِ الِاثْنَيْنِ وَالْخَمِيس].

عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «إِنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -كَانَ يَتَحَرَّى صِيَامَ الاثِنَيْنِ وَالْخَمِيسِ»، رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إلَّا أَبًا دَاوْد، لَكِنَهُ لَهُ مِنْ رَوَايَةِ أُسَامَةَ بْن زَيْدٍ.

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «تَعْرَضُ الْأَعْمَالُ كُلُّ اثْنَيْنِ وَخَيْسِ فَأُحِبُّ أَنْ يُعْرَضَ عَلِي وَأَنَّا صَائِمٌ» رَوَاهُ أَخْمَدُ وَالتَّرْمِذِيُّ، وَلِابْنِ مَاجَهُ مَعْنَاهُ. وَلِأَخْمَدَ وَالنَّسَائِيُّ هَذَا الْمَعْنَى مِنْ حَدِيثِ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ.

> وَعَنْ أَبِي قَتَادَةً: «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - سُئِلَ عَنْ صَوْمٍ يَوْمِ الاثِنْيُنِ ؟ : فَقَالَ: ذَلِكَ يَوْمٌ وُلِدْتُ فِيهِ، وَأُنْزِلَ عَلَيَّ فِيهِ» رَوَاهُ أَحْمَدُ وَمُسْلِمٌ وَأَبُو دَاوُد.

## (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث تدل على شرعية صيام يوم الاثنين والخميس، وأنهما يومان عظيمان تعرض فيهما الأعمال على الله، فيغفر الله لكل مسلم ليس بينه وبين أخيه الشحناء، فيقول الله: «دعوا هذين حتى يصطلحا».

فيستحب للمؤمن والمؤمنة صيام الاثنين والخميس إذا تيسر ذلك، لما ذكره النبي المائم يومان تعرض فيهم الأعمال، وكان يصومهم الله، ويقول: أحب أن يعرض عملي وأنا صائم عليه الصلاة والسلام.

ويقول ﷺ: "إنها يومان تعرض فيها الأعال إلى الله، فيغفر الله فيها لكل مسلم لا يشرك بالله شيئًا إلا رجلًا كانت بينه وبين أخيه شحناء فيقول الله: دعوا هذين حتى يصطلحا»: هذا يدل على الحذر من الشحناء، وأن شرها عظيم، وأن الشحناء والخصومة من أسباب حرمان المغفرة، فينبغي للمسلم أن

يكون مع إخوانه في صلح ومحبة، وتعاون، وأن يحذر الشحناء التي تسبب البغضاء والعداوة والتهاجر.

ويقول في حديث أبي قتادة في يوم الاثنين: «إنه يوم ولدت فيه، وأنزل عليه فيه» فيكون يوم الاثنين له مزايا: كونه أنه يوم ولد فيه النبي الله ويوم أنزل الله فيه الوحي عليه والنبوة، ويوم تعرض فيه الأعمال.

ثلاث مزايا: يوم تعرض فيه الاعمال .ويوم انزل فيه الوحي أو بدأ فيه الوحى . ويوم ولد فيه النبي صلى الله عليه وسلم .

فدل على شرعية صومه، وقد يتعلق بهذا المبتدعة الذين يرون الاحتفال بالموالد ولا حجة لهم في هذا، فإن هذا يوم الاثنين تعظيمه بالصوم ما هو بالاحتفالات، الاحتفال بالمولد بدعة، لم يفعله النبي ولا الصحابة، لا الخلفاء الراشدون ولا غيرهم من أهل العلم والإيهان، وإنها أحدثه بعض الرافضة ثم تبعه بعض من ينتسب إلى السنة جهلًا، فالاحتفال بالموالد كمولد النبي أوغيره من البدع المنكرة.

أما صوم يوم الاثنين فيصام؛ لأنه يوم ولد فيه النبي ، وصامه النبي فنصومه لأنه صامه، لا لأنه مولد، بل لأنه صامه ولأنه والله والله الأعمال على الله، ولأنه الذي به حياة الأمة الوحي، فهو اختص بهذه المزايا الثلاث فلهذا صامه النبي في فنصومه لهذه المزايا التي قالها النبي .

أما تعظيمه بالاحتفالات أو الاجتماع فيه أو ذبح الذبائح أو ما أشبه ذلك هذا كله من البدع.

### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

[بَابُ كَرَاهَةِ إِفْرَادِ يَوْمِ الْجُمُعَةِ وَيَوْمِ السَّبْتِ بِالصَّوْمِ].

عَنْ مُحَمَّدِ بْنِ عَبَّادِ بْنِ جَفْفَرِ قَالَ: سَأَلْتُ جَابِرًا: «أَنَهَى النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عَنْ صَوْمٍ يَوْمِ الْجُمُعَةِ؟ قَالَ: نَعَمْ»، مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

وَلِلْبُخَارِيِّ فِي رِوَايَةٍ: **«أَنْ يُفْرَدَ بِصَوْم**»

وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «لَا تَصُومُوا يَوْمَ الْجُمُعَةِ إِلَّا وَقَبْلُهُ يَوْمٌ، أَوْ بَعْدَهُ يَوْمٌ» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إِلَّا النَّسَائَىّ.

وَلِمُسْلِمٍ: «وَلَا تَخْتَصُوا لَيْلَةَ الْجُمُعَةِ بِقِيَامٍ مِنْ بَيْنِ اللَّيَالِي، وَلَا تَخْتَصُوا يَوْمَ الْجُمُعَةِ بِصِيَامٍ مِنْ بَيْنِ الْأَيَّامِ إِلَّا أَنْ يَكُونَ فِي صَوْمٍ يَصُومُهُ أَحَدُكُمْ».

وَلِأَحْمَدَ «يَوْمُ الْجُمُعَةِ يَوْمُ عِيدٍ فَلَا تَجْعَلُوا يَوْمَ عِيدِكُمْ يَوْمَ صِيَامِكُمْ إِلَّا أَنْ تَصُومُوا قَبْلَهُ أَوْ بَعْدَهُ».

وَعَنْ جَوَيْرِيَةَ «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - دَخَلَ عَلَيْهَا فِي يَوْمِ الْجُمُعَةِ وَهِيَ صَائِمَةٌ فَقَالَ لها: أَصُمْتِ أَمْسِ؟

قَالَتْ: لَا

قَالَ: تَصُومِينَ غَدًا؟

قَالَتْ: لَا.

قَالَ: فَأَفْطِرِي» رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالْبُخَارِيُّ وَأَبُو دَاوُد، وَهُوَ دَلِيلٌ عَلَى أَنَّ التَّطُوُّعَ لَا يَلْزَمُ بِالشُّرُوعِ.

وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ النَّبِّيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «لَا تَصُومُوا يَوْمَ الْجُمُعَةِ وَحْدَهُ».

وَعَنْ جُنَادَةَ الْمَازُدِيِّ قَالَ: «دَخَلْتُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فِي يَوْمِ جُمُعَةِ فِي سَبْعَةِ مِنْ الْأَذِدِ أناسا مِنْهُمْ وَهُوَ يَتَغَدَّى، فَقَالَ: هَلُمُوا إِلَى الْغَدَاءِ

فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ: إِنَّا صِيَامٌ

فَقَالَ: أَصُمْتُمْ أَمْسِ؟

قُلْنَا: لَا.

قَالَ: أَفَتَصُومُونَ غَدًا؟

قُلْنَا: لَا.

قَالَ: فَأَفْطِرُوا، فَٱكْلُنَا مَعَهُ؛ فَلَمَّا خَرَجَ وَجَلَسَ عَلَى الْمِنْبَرِ دَعَا بِإِنَاءٍ مِنْ مَاءٍ فَشَرِبَ، وَهُوَ عَلَى الْمِنْبَرِ وَالنَّاسُ يَنْظُرُونَ يُرِيهِمْ أَنَّهُ لَا يَصُومُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ»، رَوَاهُمَا أَحْمَدُ.

وَعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْن بُسْرِ عَنْ أُخْتِهِ وَاسْمُهَا الصَّمَّاءُ أَنَّ رَسُولَ اللّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ «لَا تَصُومُوا يَوْمَ السَّبْتِ إِلَّا فِهَا أُفْتُرِضَ عَلَيْكُمْ، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ أَحَدُكُمْ إِلَّا عُودَ عِنَبٍ أَوْ لِحَاءَ شَجَرَةٍ فَلْيَمْضُغْهُ» رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلَّا النَّسَائِيِّ.

وَعَنْ ابْنِ مَسْعُودٍ: «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَلَّمَا كَانَ يُفْطِرُ يَوْمَ الْجُمُعَةِ» رَوَاهُ الْخَمْسَةُ إِلَّا أَبًا دَاوُد. وَيُحْمَلُ هَذَا عَلَى أَنَّهُ كَانَ يَصُومُهُ مَعَ غَيْرِهِ.

# (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث الكثيرة كلها تدل على تحريم صوم يوم الجمعة وحده، وأنه لا يجوز تخصيصه بالصيام لقوله : «لَا تَخصوا يَوْمَ الجُمُعَةِ إِلَّا أَن تصوموا قَبْلَهُ يَوْمٌ، أَوْ بَعْدَهُ يَوْمٌ».

ولأنه أمر جويرية أم المؤمنين رضي الله عنها لما صامت يوم الجمعة ولم تصم الخميس ولم تنو صوم يوم السبت قال لها: أفطري.

وقال: «لا تخصوا يوم الجمعة إلا أن يكون صوم يصومه أحدكم»، ونهى أن تخصيص الجمعة بصيام، وأن يخص ليلتها بقيام، هذا يدلنا على أنه لا يجوز تخصيص يوم الجمعة بصيام، ولا ليلة الجمعة بقيام.

والحكمة في ذلك والله أعلم: أنها يوم عيد كما بينه النبي ، فلو أذن للناس في صيامه فعلوا أكثر من ذلك فكان من رحمة الله جل وعلا أن نهاهم عن التخصيص كما لا يصام كصوم الأعياد، أما من صام قبلها يوم أو بعدها يوم فلا بأس.

وفيه دليل على أن يوم السبت لا بأس بصيامه في النافلة، لحديث «إلا أن تصوموا قبله يوم أو بعده يوم» ولحديث جويرية وما جاء في معناه، ويدل هذا

٧.

على أن أحاديث الصهاء بنت بسر- الذي فيه النهي عن صوم يوم السبت أنه حديث ضعيف، وهو مضطرب مخالف للأحاديث الصحيحة التي دلت على جواز صوم يوم السبت مع الجمعة أو مع الأحد أو مفردًا، فيوم السبت مثل بقية الأيام لا بأس بصيامه سواء مع الجمعة أو مع الأحد نافلة، وحديث الصهاء الذي ذكره المؤلف هنا حديث ضعيف كها نبه عليه العلهاء فلا يصح ولا يُعول عليه.

وفيه دليل على جواز الفطر إذا كان الصوم نفلًا؛ لأن الرسول صلى الله عليه وسلم قال: لجويرية أفطري وهي قد نوت صوم يوم الجمعة فقال لها: «أفطري» فدل على أن صوم النافلة يجوز لصاحبه أن يفطر إذا دعت الحاجة إلى ذلك.

ومن هذا ما رواه مسلم في الصحيح عن عائشة رضي الله عنها أن النبي الله عنها أن النبي الله عليها قال: «هل عندكم شيء؟» قالت: أهدي لنا حيس. فأكل منه وقال: «لقد أصبحت صائمًا» فأفطر وأكل، فدل على جواز الإفطار للمتنفل إذا رأى المصلحة في ذلك.

أما حديث الأزدي الذي فيه أنه جاء وسبعة معه والنبي يتغدى وقال لهم: أمروا ، اطعموا. فقالوا إنهم صيام، وقال لهم: «صمتم أمر» قالوا: لا. قال: «أتصوموا غدًا؟» قالوا: لا. قال: «فأفطروا» فهو مثل ما تقدم، مثل بقية الأحاديث الدالة على أن يوم الجمعة لا يفرد.

أما قوله: أنه قام على المنبر وشرب ليرى الناس أنه ليس بصائم. فهو حديث ضعيف؛ لأن يوم الجمعة ما يحرم صومه مطلقًا، إنها يحرم إفراده.

أما صومه مع السبت أو مع الخميس فلا بأس به، فقوله: أنه قام على المنبر شرب. هذا يدل على ضعف الحديث وسنده ضعيف، ومن نكارة متنه ما ذكره عن شربه على المنبر، لأن هذا إنها يفعل لو كان صوم الجمعة ممنوعًا مطلقًا.

وصومه يوم الجمعة في حديث ابن مسعود محمول على أنه صام مع غيره، قال: ويحمل على أن يصوم يوم الجمعة مع غيره؛ لأنه كان يصوم ثلاثة أيام من كل شهر هي، وكان يسرد الصوم في بعض الأحيان حتى يقال: لا يفطر. ويسرد الفطر حتى يقال: لا يصوم، فرواية أنه صام الجمعة يعني: مع غيره كما بين للأمة هو بين للأمة وهو أول ما يمتثل هي، فدل ذلك على أنه إذا صامه مع غيره قبله أو بعده فلا حرج في ذلك.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية - رحمه الله -:

# [بَابُ صَوْم أَيَّام الْبِيض وَصَوْم ثَلَاثَةٍ أَيَّام مِنْ كُلِّ شَهْدٍ وَإِنْ كَانَتْ سِوَاهَا ].

عَنْ أَبِي ذَرِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «يَا أَبَا ذَرٌ إِذَا صُمْتَ مِنْ الشَّهْرِ ثَلَاثَةً فَصُمْ ثَلَاثَ عَشَرَةً وَأَرْبَعَ عَشَرَةً وَخَمْسَ عَشَرَةً»، رَوَاهُ أَخْمَدُ وَالنَّسَائِيُّ وَالتَّرْمِذِيُّ.

وَعَنْ أَبِي قَتَادَةً قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «ثَلَاثٌ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ وَرَمَضَانُ إِلَى رَمَضَانَ فَهَذَا صِيَامُ الدَّهْرِ كُلِّهِ» رَوَاهُ أَخْمَدُ وَمُسْلِمٌ وَأَبُو دَاوُد.

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «كَانَ النَّبِيُّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَصُومُ مِنْ الشَّهْرِ السَّبْتَ وَالْأَحَدَ وَالاَئِنَيْنِ، وَمِنْ الشَّهْرِ الثَّلَاثَاءَ وَالْأَرْبِعَاءَ وَالْحَمِيسَ»، رَوَاهُ النَّرْمِذِيُّ وَقَالَ: حَدِيثٌ حَسَنٌ.

وَعَنْ آبِي ذَرِّ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «مَنْ صَامَ مِنْ كُلُّ شَهْرٍ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ فَذَلِكَ صِيَامُ اللَّهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا } [الأنعام: ١٦٠] الْيَوْمُ بِعَشَرَةٍ» رَوَاهُ ابنُ مَاجَهُ وَالتَّرْهِذِيُّ. وَالتَّرْهِذِيُّ.

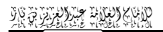
# (الشرح والتعليق)

يعني: الأحاديث وما جاء في معناها كلها تدل على شرعية صيام ثلاثة أيام من كل شهر

وقد ثبت في هذا عدة أحاديث في الصحيحين وفي غير هما؛ كلها دالة على أنه يستحب صوم ثلاثة أيام من كل شهر للرجل والمرأة، سواء كان من أوله، أو من وسطه أو من آخره، مجتمعة أو متفرقة.

ومن هذا في الصحيح من حديث عبد الله بن عمرو: النبي صلى الله عليه وسلم قال له: «صم ثلاثة أيام، فذلك صيام الدهر»

وهكذا في حديث أبي هريرة قال: «أوصاني خليلي بثلاث: صيام ثلاثة أيام من كل شهر، وركعتي الضحى، وأن أوتر قبل أن أنام».



وهكذا أوصى أبا الدرداء أن يصوم من كل شهر ثلاثة أيام، وأن يحافظ على صلاة الضحى، وأن يوتر قبل النوم.

والأحاديث في هذا كثيرة، كلها دالة على شرعية صيام ثلاثة أيام من كل شهر، مجتمعة أو مفرقة، في الأول، أو في الوسط، أو الأخيرة، وإن صامها أيام البيض كان ذلك أفضل، إن تيسر له أن يصومها في الثالث عشر، والرابع عشر، والخامس عشر كان ذلك أفضل، وإن صامها في أول الشهر، أو في وسطه، أو في آخره أو مفرقة كل ذلك لا حرج فيه؛ لأن السنة ثبتت في هذا كله والحمد لله.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية - رحمه الله -:

## [بَابُ صِيَام يَوْم وَفِطْرُ يَوْم وَكَرَاهَةُ صَوْم الدَّهْر].

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَمْرِو أَنَّ رَسُولَ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «صُمْ فِي كُلِّ شَهْرِ ثَلَاثَةَ أَيَّامٍ قُلْتُ: إِنِّي أَقْوَى مِنْ ذَلِكَ، فَلَمْ يَزَلْ يَرْفَعُنِي حَتَّى قَالَ: صُمْ يَوْمَا وَأَفْطِرْ يَوْمَا فَإِنَّهُ أَفْضَلُ الصِّيَامِ، وَهُوَ صَوْمُ أَخِي دَاوُد - عَلَيْهِ السَّلَامُ -».

وَعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِهِ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «لَا صَامَ مَنْ صَامَ الْأَبَدَ» لَتَّفَقٌ عَلَيْهِمَا.

وَعَ**نْ أَبِي قَتَادَةَ قَالَ:** «قِيلَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ كَيْفَ بِمَنْ صَامَ الدَّهْرَ؟ قَالَ: لَا صَامَ وَلَا أَفْطَرَ، أَوْ لَمْ يَصُمْ وَلَمْ يُفْطِرُ» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إِلَّا الْبُخَارِيَّ وَابْنَ مَاجَهْ.

وَعَنْ أَبِي مُوسَى عَنْ النَّبِيّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «مَنْ صَامَ الدَّهْرَ ضُيِّقَتْ عَلَيْهِ جَمَنَمُ هَكَذَا وَقَبَضَ كَفَّهُ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ. وَيُحْمَلُ هَذَا عَلَى مَنْ صَامَ الْأَيَّامَ الْمَنْهِيَّ عَنْهَا.

#### (الشرح والتعليق)

VO

وفي لفظ قال: يا رسول الله أريد أفضل من ذلك؟ قال: «لا أفضل من ذلك؟ قال: «لا أفضل من ذلك».

وسئل عمن صام الدهر فقال: «لا صام ولا أفطر»، قال: «لا صام من صام الأبد» فدل ذلك على كراهة صيام الدهر، وأن السنة أن يصوم بعضًا ويفطر بعضًا، وإذا صام ثلاثة أيام من كل شهر كفى، وإن صام أكثر فلا بأس، وإن صام يومًا وأفطر يومًا فهذا أفضل صيام التطوع كما كان يصوم داود، يصوم يومًا ويفطر يومًا، إذا فعل ذلك فلا بأس.

أما حديث «من صام الدهر أغلقت عليه جهنم» فهو حديث منكر، والظاهر أنه موضوع، وليس من كلام النبي الله، والأقرب أنه موضوع.

وإن صح فها تأوله المؤلف تأويل صحيح إذا صام الدهر مع أيام العيدين وأيام التشريق.

لكن الظاهر أنه موضوع من بعض الكذابين، نسأل الله العافية.

يسأل كثير من الناس عن صوم يوم عاشوراء، قد تقدم في الدروس الماضية أن الأفضل التاسع والعاشر، أو العاشر والحادي عشر، هذا هو الأفضل، ومن صام اليوم العاشر فلا بأس، لكن الأفضل أن يصوم معه يوم قبله أو بعده، والشهر الذي هو المحرم إنها ثبت بالثلاثاء والأصل تمام الشهر الماضي ذو الحجة فيكون يوم الثلاثاء هو أول الشهر، ويكون الأربعاء هو التاسع، والخميس هو العاشر، والجمعة هي الحادي عشر، اعتبارًا بالرؤية لا

بالتقويم، التقويم لا يعتمد عليه في الأحكام الشرعية، إنها يعتمد عليه في الكتابات عادية وأمورًا رسمية.

أما الأحكام الشرعية فلا يعتمد على التقويم إنها يعتمد على الرؤية، والأصل تمام الشهر ثلاثين هذا هو الأصل.

فالأفضل صيام الأربعاء والخميس، أو الخميس والجمعة، أو صيام الثلاثة كله طيب، هو من باب التطوع كله تطوع، من صام فله فضل، من صام فله أجر، ومن ترك فلا بأس، ولهذا قال : «من شاء صام ومن شاء أفطر» قال: «وأنا صائم».

وقال: «من صام يوم عاشوراء يكفر الله به السنة التي قبلها»، وهو يوم صامه شكرًا لله لما أنجى بني إسرائيل من الغرق، وأغرق فرعون، فصامه موسى شكرًا لله، وصامه نبينا على تأسيًا بموسى وشكرًا لله أيضًا، ولكن إذا صام قبله يومًا أو بعده يومًا كان حسنًا، من باب المخالفة لليهود، فقد روي عن النبي الله أنه قال: «صوموا يومًا قبله أو يومًا بعده»، لكن الإسناد فيه ضعف.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

# [بَابُ تَطَوُّع الْمُسَافِر وَالْفَارِي بِالصَّوْم ].

عَنْ ابْنِ عَبَّاسِ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - «لَا يُفْطِرُ أَيَّامَ الْبِيضِ فِي حَضرٍ. وَلَا سَفَر»، رَوَاهُ النِّسَائَيّ.

وَعَنْ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «مَنْ صَامَ يَوْمَا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بَعَدَ اللَّهُ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ قَالَ: وَهُوْد. اللَّهُ وَجْحَهُ عَنْ النَّار سَبْعِينَ خَرِيفًا» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إِلَّا أَبَا دَاوُد.

# [بَابٌ فِي أَنَّ صَوْمَ التَّطَوُّع لَا يَلْزَمُ بِالشُّرُوع].

عَ**نْ أَبِي جُحَيْفَةَ قَالَ:** آخَى النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بَيْنَ سَلْمَانَ وَأَبِي التَّرْدَاءِ، فَزَارَ سَلْمَانُ أَبَا الدَّرْدَاءِ، فَرَأَى أُمَّ الدَّرْدَاءِ مُتَبَذِّلَةً، فَقَالَ لَهَا: مَا شَأْنُكِ؟

قَالَتْ: أَخُوكَ أَبُو الدَّرْدَاءِ لَيْسَ لَهُ حَاجَةٌ فِي الدُّنْيَا

فَجَاءَ أَبُو الدَّرْدَاءِ فَصَنَعَ لَهُ طَعَامًا، فَقَالَ: كُلْ فَإِنِّي صَائِمٌ

فَقَالَ: مَا أَنَا بِأَكِلِ حَتَّى تَأْكُلَ فَأَكَلَ

فَلَمَّا كَانَ اللَّيْلُ ذَهَبَ أَبُو الدَّرْدَاءِ يَقُومُ، قَالَ: نَمْ فَنَامَ ثُمَّ ذَهَبَ يَقُومُ، فَقَال: نَمْ؛ فَلَمَّا كَانَ مِنْ آخِرِ اللَّيْلِ قَالَ سَلْمَانُ: قُمْ الْآنَ فَصَلَّيَا

فَقَالَ لَهُ سَلْمَانُ: إِنَّ لِرَبِّكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلِنَفْسِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، وَلِأَهْلِكَ عَلَيْكَ حَقًّا، فَأَعْطِ كُلَّ ذِي حَقٍّ حَقَّهُ

فَأَتَى النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَذَكَر لَهُ ذَلِكَ، فَقَالَ النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «صَدَق سَلْمَانُ» رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ وَالتَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ.

وَعَنْ أُمِّ هَانِيْ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - دَخَلَ عَلَيْهَا فَدَعَا بِشَرَابٍ فَشَرِبَ، ثُمَّ نَاوَلَهَا فَشَرِبَتْ، فَقَالَتْ: يَا رَسُولَ اللَّهِ أَمَا إِنِّي كُنْتُ صَائِمَةً؟

فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «الصَّايْمُ الْمُتَطَوّعُ أَمِيرُ تَفْسِهِ، إِنْ شَاءَ صَامَ، وَإِنْ شَاءَ أَفْطَرَ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالنّرْمِذِيُّ.

وَفِي رِوَايَةٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - شَرِبَ شَرَابًا، فَنَاوَلَهَا لِتَشْرَبَ، فَقَالَتْ: إنِّي صَائِمَةٌ وَلَكِنِّى كَرِهْتُ أَنْ أَرْدَّ سُؤْرَكَ

فَقَالَ: «إِنْ كَانَ قَضَاءَ مِنْ رَمَضَانَ فَاقْضِ يَوْمًا مَكَانَهُ، وَإِنْ كَانَ تَطَوُعًا، فَإِنْ شِـئْتَ فَاقْضِ، وَإِنْ شِئْتَ فَلَا تَقْضِ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَأَبُو دَاوُد بِمَعْنَاهُ.

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «أُهْدِيَ لِحَفْصَةَ طَعَامٌ وَكُنًّا صَائِمَتَيْنِ فَأَفْطَرْنَا

ثُمَّ دَخَلَ رَسُولُ الله - صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّا أُهْدِيَتْ لَنَا هَدِيَّةٌ وَاشْتَهَيْنَاهَا فَأَفْطَوْنَا

فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - لَا عَلَيْكُمَا صُومًا مَكَانَهُ يَوْمًا آخَرَ»، رَوَاهُ أَبُو دَاوُد وَهَـذَا أَمُرُ نَدْب بِدَلِيل قَوْلِهِ: «لَا عَلَيْكُمَا».

## (الشرح والتعليق)

قد سبق جملة من الأحاديث كلها دالة على فضل صيام ثلاثة أيام من كل شهر، سواء من متفرقة أو شهر، وأن النبي الله كان يصوم ثلاثة أيام من كل شهر، سواء من متفرقة أو مجتمعة، كل ذلك سنة.

وهذه الحديث في صومها في السفر في سندها ضعف، ولكن من صام في السفر فلا بأس، النبي الله كان يصوم في السفر ويفطر.

ولكن الفطر في السفر أفضل كما جاءت به السنة «ليس من البر الصوم في السفر».

فالإفطار في السفر أفضل حتى في رمضان ويقضى.

أما في الإقامة وعدم السفر فالأفضل أن يصوم ثلاثة أيام من كل شهر، أو يصوم الاثنين والخميس، أو يصوم يومًا ويفطر يوم كل هذا من السنة.

وهكذا صوم ستة من شوال، وصوم يوم عاشوراء ومعه يوم قبله أو بعده كل ذلك من السنن، ومن النوافل.

ويقول ﷺ: «من صام يومًا في سبيل الله باعد الله وجهه عن النار سبعين خريفًا» وهذا يدل على فضل الصيام في سبيل الله، يعنى: في طاعة الله، ما هو

٢٤٤٤ ﴿ يَهِ بِهِ إِنَّ اللَّهِ مِنْ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

بمعنى: في الجهاد. الجهاد المشروع فيه الإفطار للتقوي على الجهاد، لكن معنى «في سبيل الله» أي: في طاعة الله، وابتغاء مرضاته يكون له الأجر العظيم.

والأحاديث الأخيرة تدل على أن المتطوع بالصوم أمير نفسه إن شاء كمل وإن شاء أفطر، لكن صومه متطوعًا فإنه لا يلزمه الإتمام لو أفطر قبل الغروب لا حرج، لكن الأفضل أن يكمل صومه، وإن أفطر لأسباب فالأفضل أن يقضي وإلا فهو أمير نفسه؛ لأن الرسول شدخل على عائشة ذات يوم فقال: «هل عندكم شيء؟» قالت: نعم أهدي لنا حيس، فأكل منه وقال: «قد أصبحت صائمًا» ومع هذا أكل، فدل على أن المتطوع له أن يفطر ولا حرج.

وهكذا حديث عائشة وحفصة لما أهدي لهم طعام فأكلا وكانتا صائمتين قال: «لا عليكما، اقضيا يوم مكانه»

وهكذا أم هانئ لما أفطرت وشربت من سؤره قال: «لا حرج عليك ما دمت متطوعة» كل هذا يدل على أن المتطوع لا بأس أن يفطر.

وهكذا حديث أبي الدرداء لما جاره له سلمان وصنع له طعامًا أبو الدرداء فقال: إني صائم. فقال سلمان: لا آكل حتى تأكل، فأفطر أبو الدرداء وكان متنفلًا فلما أفطر أكلا جميعًا، فدل ذلك على أن التطوع له أن يفطر إما إكرامًا لضيفه وإما لأسباب أخرى لا بأس، وإذا قضى. اليوم الذي أفطر يكون أفضل وإلا ليس عليه قضاء.

ومن هذا قصة جويرية لما صامت يوم الجمعة قال: «صمت أمس؟» قالت: لا. قال: «أفطري» ولم يأمرها قالت: لا. قال: «أفطري» ولم يأمرها بالقضاء، فدل على أن المتطوع إذا أحب أن يفطر فلا بأس، زاره ضيف أو اشتد عليه الحر، أو لأسباب أخرى فأفطر فلا حرج، وإن قضى. فهو أفضل. وفق الله الجميع

الطالب: إذا كان قضاء من رمضان هل يجوز أن يفطر ؟

الشيخ: قضاء رمضان لا ، الفريضة ما تفطر [ماتقطع] ، إنها هذا في النفل، أما إن كان صوم فريضة من رمضان أو عن كفارة فليس له أن يفطر، يجب إتمامه إلا من مرض، أو سفر.

الطالب: طيب ورد في الحديث - يا شيخ - إذا كان قضاء من رمضان فأقضى يوما مكانه ؟ .

الشيخ: إيه لأنها أفطرت، لأنها شربت قبل أن تعلمه، شربت لئلا ترد سؤره، أمرها أن تقضى.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية - رحمه الله -:

# [بَابُ مَا جَاءَ فِي اسْتِقْبَال رَمَضَانَ بِالْيَوْم وَالْيَوْمَيْن وَغَيْر ذَلِكَ].

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «لَا يَتَقَدَّمَنَّ أَحَدُكُمْ رَمَضَانَ بِصَوْمٍ يَوْمُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «لَا يَتَقَدَّمَنَّ أَحَدُكُمْ رَمَضَانَ بِصَوْمٍ عَنْ اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنْ يَكُونَ رَجُلٌ كَانَ يَصُومُ صَوْمًا فَلْيَصُمْهُ» . رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ.

وَعَنْ مُعَاوِيَةَ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَقُولُ عَلَى الْمِنْبَرِ قَبْلَ شَهْرِ رَمَضَانَ: «الصِّيَامُ يَوْمَ كَذَا وَكَذَا وَنَحْنُ مُتَقَدِّمُونَ فَمَنْ شَاءَ فَلْيَتَقَدَّمْ، وَمَنْ شَاءَ فَلْيَتَأَخُّرْ» رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهْ، وَيُحْمَلُ هَذَا عَلَى التَّقَدُّم بِأَكْثَرَ مِنْ يَوْمَيْنِ.

وَعَنْ عِمْرَانَ بْنِ حُصَيْنِ «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ لِرَجُلِ: هَلْ صُمْتَ مِنْ سَرَرِ هَذَا الشَّهْرِ شَيْتًا؟

قَالَ: لَا

فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «فَإِذَا أَفْطَرْتَ رَمَضَانَ فَصُمْ يَوْمَيْنِ مَكَانَهُ»، مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ. وَفِي رَوَايَةٍ لَهُمْ «مِنْ سَرَرٍ شَعْبَانَ ".

وَيُخْمَلُ هَذَا عَلَى أَنَّ الرَّجُلَ كَانَتْ لَهُ عَادَةٌ بِصِيَام سَرَرِ الشَّهْرِ أَوْ قَدْ نَذَرَهُ.

#### (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث تتعلق بالصوم قبل رمضان:

دل حديث أبي هريرة على تحريم الصوم عند دخول الشهر، وأنه لا يجوز التقدم على رمضان؛ لأن الله شرع رمضان شهرًا واحدًا، فالتقدم عليه زيادة على ما شرعه الله، ولهذا قال : «لا تقدموا رمضان بصوم يوم أو يومين إلا رجل كان يصوم صومًا فيصومه»، لأن بعض الناس قد يجتهد يرى أنه يحتاط فيصوم يوم أو يومين بزعمه أنه مجتهد في العبادة، وهذا يفضي- إلى الزيادة فيما شرعه الله، فلهذا نهاهم النبي عن ذلك، وحذرهم «لا تقدموا رمضان بصوم يومين ولا يومين يعني: اكتفوا بها شرعه الله، ولهذا في الأحاديث الأخرى

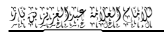
«صوموا لرؤيته وأفطروا لرؤيته، فإن غم عليكم فأكملوا العدة» هذا هو الواجب: أن يصوموا لرؤيته ولا يتقدموا، إلا من كان له عادة كأن يصوم الاثنين والخميس مثلًا، فصادف يوم الاثنين أو الخميس آخر شعبان فيصوم، لأنه ما صام من أجل رمضان، صام من أجل عادته، أو يصوم ويفطر يوم وصادف يوم آخر شعبان أو يوم فطره يوم صومه فلا بأس؛ لأنه لم يصم من أجل رمضان، أو كان عليه قضاء رمضان أو كفارة يكمل؛ لأنه ليس من أجل رمضان.

أما أن يتقدم رمضان بصوم يوم أو يومين ليحتاط، أو مثلًا يكون غم الشهر ليلة الثلاثين لم ير الهلال بسبب الغيم فيصوم - لا - هذا لا يجوز.

وما يروى عن ابن عمر في ذلك وقع من اجتهاد منه؛ لأنه كان يصوم الذي يشك فيه إذا كان غيمًا، هذا من اجتهاده الله وهو خطأ، مخالف للسنة، فلا يجوز.

وجاء أيضًا النهي عن صوم في النصف الأخير من شعبان، قال: «إذا انتصف شعبان فلا تصوموا» سدًا للذريعة، يعني: لا يبتدئ الصوم بعد النصف إلا إذا كان صام قبل ذلك فلا بأس أن يصوم أكثر الشهر أو كل الشهر، أما أن يبتدئ بعد الشهر فهذا يمنع سدًا لذريعة الزيادة في رمضان.

أما حديث معاوية أنه ولله كان يخطب الناس فيقول: نحن المتقدمون الصوم يوم كذا، يوم كذا. هذا حديث باطل غير صحيح، ومخالف للأحاديث الصحيحة.



والمؤلف - رحمه الله - لم ينتبه لضعفه فحمله على أنه كان أيام يتقدم بها ليس من أجل رمضان، وهو حديث لا يصح، بل هو باطل، مخالف للأحاديث الصحيحة.

وكذلك حديث هل صمت من سرر هذا الشهر؟ هذا محمول على إنسان يصوم وسط الشهر، السرر: الصواب فيه أنه وسط الشهر، سرته، هذا محمول على أنه كان في العادة يصوم البيض، أو نذر يصومه وسط الشهر فأمر بصومه إذا كان ما صام، وإلا معلوم آخر الشهر ممنوع، لقوله : «لا تقدموا رمضان بصوم يوم أو يومين»، فالسرر اللي هو في آخره لا يجوز، وهو الاستسرار، هذه الأيام التي نهي عنها، أما إذا حمل على وسط الشهر فلعله كان يصوم البيض الثلاثة أيام، صام يومًا مثلًا وترك الباقي، أو كان نذر ذلك يحمل على محمل لا يخالف الأحاديث الصحيحة.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

# [بَابُ النَّهْي عَنْ صَوْم الْعِيدَيْن وَأَيَّام التَّشْريق].

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ عَنْ رَسُولِ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أَنَّهُ «نَهَى عَنْ صَوْمٍ يَوْمَيْنِ: يَوْمِ الْفِطْرِ، وَيَوْمِ النَّحْرِ»، مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

وَفِي لَفُظٍ لِأَحْمَدَ وَالْبُخَارِيِّ «لَا صَوْمَ فِي يَوْمَيْنِ».

وَلِمُسْلِمِ: «لَا يَصِحُّ الصِّيَامُ فِي يَوْمَيْنِ».

وَعَنْ كَعْبِ بْنِ مَالِك: «أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بَعَثَهُ وَأَوْسَ بْنَ الْحَدَثَانِ أَيَّامَ التَّشْرِيقِ فَنَادَيَا أَنَّهُ لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ إِلَّا مُؤْمِنٌ، وَأَيَّامُ مِنَى أَيَّامُ آكُلِ وَشُرْبٍ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَمُسْلِمٌ.

وَعَنْ سَعْدِ بْنِ أَبِي وَقَّاصِ قَالَ: أَمَرَ نِي النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أَنْ أُنَادِيَ أَيَّامَ مِنَّى إنَّهَا أَيَّامُ أَكُلِ وَشُرْبٍ وَلَا صَوْمَ فِيهَا، يَعْنَى أَيَّامُ التَّشْرِيقِ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ.

وَعَنْ أَنْسٍ: «أَنَّ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - نَهَى عَنْ صَوْمٍ خَمْسَةِ أَيَّامٍ فِي السَّنَةِ: يَوْمِ الْفِطْرِ وَيَوْمِ النَّحْرِ، وَثَلَاثَةِ أَيَّامِ التَّشْرِيقِ» رَوَاهُ الدَّارَقُطْنَيّ.

وَعَنْ عَائِشَةَ وَابْنِ عُمَرَ قَالَا: لَمْ يُرَخِّصْ فِي أَيَّامِ التَّشْرِيقِ أَنْ يُصَمْنَ إِلَّا لِمَنْ لَمْ يَجِدْ الْهَدْيَ. رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

وَلَهُ عَنْهُمَا أَنَهُمَا قَالَا: الصّيَامُ لِمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الْحَجِّ إِلَى يَوْمِ عَرَفَةَ، فَإِنْ لَمْ يَجِدْ هَدْيًا وَلَمْ يَصُمْ صَامَ أَيَّامَ مِنِّى.

## (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث كلها وأحاديث أخرى جاءت في معناها، كلها تدل على أن أيام التشريق ويوم العيد عيد الفطر، وعيد الأضحى كلها أيام أكل وشرب، وليست أيام صوم، ولهذا بعث صلى الله عليه وسلم منادين أن ينادوا في الناس أنهن لا يصمن هذه الأيام، وهكذا في حجة تسع بعث الصديق أن ينادي في أيام التشريق أنه لا يحج بعد هذا مشرك، ولا يطوف بالبيت عريان، وأن أيام التشريق أيام أكل وشرب وذكر لله كالى.

وبهذا يعلم أن يوم العيد يوم الفطر ويوم النحر كلاهما يومان لا يصامان بإجماع المسلمين، وهكذا أيام التشريق الثلاثة: الحادي عشر، والثاني عشر، والثالث عشر من ذي الحجة لا يجوز صومها، إلا لجنس واحد، وهم من لم يجد الهدي ولم يصم قبل العقبة فإنه يصوم أيام التشريق فقط لحديث عائشة وابن عمر كما في صحيح البخاري قال: (لم يرخص أن يصمن إلا لمن لم يجد المحدي) لقوله الله جل وعلا: ﴿ فَإِذَا أَمِنتُمْ فَمَنْ مَّتَعَ بِالْعُمْرَةِ إِلَى الحُبِّ فَهَا الله الله عَلَى الله عَمْرَة عَلَى الله عَمْرَة إِلَى الحُبِّ فَهَا الله عَمْرَة عَلَى الله عَمْرَة عَلَى الله عَمْرَة إِلَى الحُبِّ فَهَا الله عَمْرَة إِلَى الحُبِّ فَا الله عَمْرَة عَلَى الله عَمْرَة الله عَمْرَة عَلَى الله الله عَمْرَة عَلَى الله عَمْرَة عَلَى الله عَمْرَة عَلَى الله الله عَمْرَة عَلَى الله عَمْرَة عَلَى عَمْرَة عَلَى الله الله الله الله الله عَلَى الناس لا يصم، جميع الناس لا يجوز هم الصوم أيام التشريق إلا من عجز عن الهدي هدي التمتع ولم يصم قبل عرفة فله أن يصوم الثلاثة فقط.

الطالب: من نذر ان يصوم يوم ووافق يوم العيد ؟ الشيخ: ما يصوم، يقضى يوم آخر.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية - رحمه الله -:

## [كتَابُ الاعْتكَاف].

عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ الْأَوَاخِرَ مِنْ رَمَضَانَ حَتَّى تَوَفَّاهُ اللّهُ عَزَّ وَجَلَّ ».

وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: «كَانَ رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ الْأُواخِرَ مِنْ رَمَضَانَ»، مُتَّفَقٌ عَلَيْهِمَا.

وَلِمُسْلِمِ: قَالَ نَافِعٌ: وَقَدْ أَرَانِي عَبْدُ اللَّهِ الْمَكَانَ الَّذِي كَانَ يَعْتَكِفُ فِيهِ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -.

وَعَنْ أَنَّسِ قَالَ: «كَانَ النَّبِيُّ - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ ـ الْأَوَاخِرَ مِنْ رَمَضَانَ، فَلَمْ يَعْتَكِفُ عَامًا، فَلَمَّا كَانَ فِي الْعَامِ الْمُشْلِ اعْتَكَفَ عِشْرِينَ» رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالتَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ وَلِأَحْمَدَ وَأَبِي دَاوُد وَابْنِ مَاجَهُ هَذَا الْمَعْنَى مِنْ رَوَايَة أَبِي بَن كَعْب.

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللهِ - صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم - إِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْتَكِفَ صَلَّى الْفَجْرَ ثُمُّ دَخَلَ مُعْتَكَفَهُ، وَأَنَّهُ أَمَرَ بِخِبَاءٍ فَضُرِبَ لَمُّا أَرَادَ الاغْتِكَافَ فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ، فَأَمَرَ بِخِبَائِهَا فَضُرِبَ وَأَمْرَتُ غَيْرُهَا مِنْ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ - صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم - بِخِبَائِهَا فَضُرِبَ؛ فَلَمَّا صَلَّى رَسُولُ اللهِ - صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم - الفَجْرَ نَظَرَ، فَإِذَا اللَّهُ غَيْنَهُ، فَقَالَ: آلْبِرَّ يُرِدْنَ؟ فَأَمَر بِخِبَائِهِ فَقُوضَ وَتَرَكَ الاغْتِكَافَ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ حَتَّى وَسَلَّم - الفَجْرَ نَظَرَ، فَإِذَا اللَّهُ غَيْنَهُ، فَقَالَ: آلْبِرَّ يُرِدْنَ؟ فَأَمَر بِخِبَائِهِ فَقُوضَ وَتَرَكَ الاغْتِكَافَ فِي شَهْرِ رَمَضَانَ حَتَّى الْفَجْرَ الْقَشْرِ الْأَوَاخِرِ مِنْ شَوَالِ» رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إِلَّا التَّرْمِذِيَّ لَكِنْ لَهُ مِنْهُ: كَانَ إِذَا أَرَادَ أَنْ يَعْتَكِفَ صَلَّى الْفَجْرَ مُغَنَّكُفَهُ.

وَفِيهِ أَنَّ النَّذْرَ لَا يَلْزَمُ بِمُجَرَّدِ النَّيَّةِ، وَأَنَّ السُّنَنَ تُقْضَى، وَأَنَّ لِلْمُعْتَكِفِ أَنْ يَلْزَمَ مِنْ الْمَسْجِدِ مَكَانًا بِعَيْنِهِ، وَأَنَّ مَنْ الْتَزَمَ اعْتِكَافَ أَيَّامِ مُعَيَّنَةٍ لَمْ يَلْزَمْهُ أَوَّلَ لَيْلَةٍ لَهَا.

وَعَنْ نَافِعٍ عَنْ ابْنِ عُمَرَ «أَنَّ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -كَانَ إِذَا اعْتَكَفَ طُرِحَ لَهُ فِرَاشُـهُ أَوْ يُوضَعُ لَهُ سَرِيهُ هُ وَرَاءَ أُسْطُوانَةِ التَّوْبَةِ»، رَوَاهُ ابْنُ مَاجَهْ.

وَعَنْ عَائِشَةَ أَنَّهَا «كَانَتْ تُرَجِّلُ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَهِيَ حَائِضٌ وَهُوَ مُغتَكِفٌ فِي الْمَسْجِدِ وَفِي حُجْرَتِهَا يُنَاوِلُهَا رَأْسَهُ، وَكَانَ لَا يَدْخُلُ الْبَيْتَ إِلَّا لِحَاجَةِ الْإِنْسَانِ إِذَا كَانَ مُغتَكِفًا».

وَعَنْهَا أَيْضًا قَالَتْ: (إِنْ كُنْتُ لَأَدْخُلُ الْبَيْتَ لِلْحَاجَةِ وَالْمَرِيضُ فِيهِ فَمَا أَسْأَلُ عَنْهُ إِلَّا وَأَنَا مَارَّةٌ).

## (الشرح والتعليق )

فهذه الأحاديث كلها تدل على شرعية الاعتكاف، وقد قال الله على: ﴿ ولا تَبَاشر وهن وأنتم عاكفون في المساجد ﴾، دل على أن العكوف في المساجد أمر

مشروع للتعبد، وقراءة القرآن، والصلاة، والتسبيح، والتهليل، والدعاء، هذا المقصود من الاعتكاف، الخلوة بربه على للتفرغ للعبادة في المسجد بيت من بيوت الله، الاعتكاف لا يكون إلا في المساجد التي تقام فيها صلاة الجماعة.

والمقصود من الاعتكاف هو الخلوة بالله، والتفرغ بالعبادة، يتفرغ لصلاة النافلة، لقراءة القرآن، للذكر، والدعاء حتى لا يشغل بالناس، وكان النبي يتكف العشر الأواخر من رمضان، كها دلت عليه الأحاديث المذكورة: حديث عائشة، وحديث ابن عمر، وحديث أنس وغيرها، كلها تدل على أنه كان يعتكف في العشر الأواخر من رمضان، وأنه في بعض السنين لم يعتكف فاعتكف العشر الأوائل من شوال، وفي سنة من السنين اعتكف عشرين لما ترك الاعتكاف في بعض السنين اعتكف عشرين لما ترك الاعتكاف في بعض السنين اعتكف عشرين. العشر الوسط، والعشرة الأخيرة استدراكًا لما فات من الحير.

وفيه من الفوائد: جواز الاعتكاف في غير رمضان، وأنه لا بأس أن يعتكف الإنسان في شوال أو في محرم أو في ربيع، أو في جمادى لا بأس، في أي شهر، الاعتكاف سنة في أي وقت، ولكن في رمضان أفضل كها كان النبي شي يفعل في الغالب، وإذا اعتكف في غير رمضان فلا بأس، وليس له حد، يوم، أو يومين، أو شهر أو أقل أو أكثر، ليس له حد محدود.

وفيه: أنه المحرائي من نسائه في بعض السنين تنافس في الاعتكاف، فخاف عليهن من الرياء وعدم الإخلاص بسبب التنافس فترك الاعتكاف وأمرهن بترك الاعتكاف، وقال: «آلْبِرَّ يُرِدْنَ» خشى عليهن من المنافسة في غير قصد الخير.

 $\lambda\lambda$ 

فالواجب على من أراد الاعتكاف أن يفعل هذا ابتغاء مرضات الله، ابتغاء وجه الله لا مراءاة لأحد ولا منافسة لأحد، بل يعتكف يبتغي وجه الله، يبتغي الخلوة، يتفرغ للعبادة من القراءة والذكر وصلاة النافلة ونحو ذلك.

وفيه: جواز اعتكاف النساء، وأنه لا بأس أن يعتكف النساء كها اعتكف أزواج النبي في حياته وبعد وفاته في فالاعتكاف مشروع للجميع، ولا بأس أن يكون له محل من المسجد معين، يكون فيه فراشه، يكون فيه خيمته أو سوى ذلك، يكون له محل معين إذا كان المسجد واسع، وكان لا يضيق على الناس، إذا كان فراشه أو خيمته أو قبته لا تضيق على الناس فلا بأس كها كان النبي يضرب الخباء وأزواجه، إذا كان المسجد واسع وليس هناك مشقة على الناس في خبائه فلا حرج في ذلك.

وفيه من الفوائد: أن المعتكف يدخل الأفضل بعد صلاة الفجر، إذا نذر أيامًا معلومة فالمستحب أن يبدأ بعد صلاة الفجر، إذا أراد أن يعتكف العشر. الأواخر أو أيامًا أخرى يكون بدؤه بعد صلاة الفجر هذا هو الأفضل كما كان النبي يفعل على المناه الفجر عند الفحر المناه الفحر الفحر الفحر الفحر المناه الفحر الفحر

وفيه من الدلاله: أنه يخرج لحاجته ويرجع، يخرج لقضاء الحاجة في بيته، للوضوء، للغسل، يخرج لحاجة ويرجع لا بأس بذلك، ويتفرغ للعبادة، يكون مقصوده التفرغ للعبادة من الصلاة النافلة، من القراءة، من التسبيح والتهليل، وما أشبه ذلك من مراجعة كتب العلم والفائدة ليخلو بربه وليشتغل بهذا الذي ينفعه، هذا المقصود من الاعتكاف.

#### (المتن)

### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

وَعَنْ صَفِيَّةَ بِنْتِ حُييٍ قَالَتْ: «كَانَ رَسُولُ اللّهِ - صَلّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - مُغتَكِفًا، فَأَتَيْتُهُ أَزُورُهُ لَيْلًا، فَحَدَّثُتُهُ ثُمَّ قُمْتُ لِأَنْقِلِبَ، فَقَامَ مَعِي لِيَقْلِبَنِي، وَكَانَ مَسْكُنُهَا فِي دَارِ أُسَامَةَ بْنِ زَيْدٍ»، مُتَفَقّ عَلَيْهِنَّ.

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «كَانَ النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَمُرُّ بِالْمَرِيضِ وَهُوَ مُغْتَكِفٌ، فَيَمُرُّ كَمَّا هُوَ وَلَا يُعَرِّجُ يَسْأَلُ عَنْهُ»، رَوَاهُ أَبُو دَاوْد.

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: «السُّنَّةُ عَلَى الْمُغتَكِفِ أَنْ لَا يَعُودَ مَرِيضًا، وَلَا يَشْهَدَ جِنَازَةَ، وَلَا يَمَسَّ امْرَأَةَ وَلَا يُبَاشِرَهَا، وَلَا يَخُرُحَ لِحَاجَةِ إِلَّا لِمَا لَا بُدَّ مِنْهُ، وَلَا اعْتِكَافَ إِلَّا بِصَوْمٍ، وَلَا اعْتِكَافَ إِلَّا فِي مَسْجِدِ جَامِع»، رَوَاهُ أَبُو دَاوْد.

ُ وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ : أَنَّ عُمَرَ سَأَلَ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: كُنْتُ نَذَرْتُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ أَنْ أَعْتَكِفَ لَيْلَةً فِي الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ؟ قَالَ: «فَأُوفِ بِتَذُرِكَ» مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

وَزَادَ الْبُخَارِيُّ " فَ**اعْتَكَفَ لَيْلَةً**".

وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «لَيْسَ عَلَى الْمُعْتَكِفِ صِيَامٌ إِلَّا أَنْ يَجْعَلَهُ عَلَى الْمُعْتَكِفِ صِيَامٌ إِلَّا أَنْ يَجْعَلَهُ عَلَى تَسْمِهِ» رَوَاهُ الدَّارَقُطُنٰى وَقَالَ: رَفَعَهُ أَبُو بَكُر السُّوسِيُّ وَغَيْرُهُ لَا يَرْفَعُهُ.

#### (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث فيها يتعلق بالاعتكاف، تقدم جملة منها، وهذا حديث صفية رضي الله عنها أن النبي كان معتكفًا في بعض السنوات فزارته في معتكفه في محله، فتحدثت عنده ساعة، ثم قامت فقام معها ليقلبها إلى باب المسجد، هذا يدل على أنه لا بأس بزيارة المعتكف إذا زاره بعض أحبابه أو زوجته أو بعض أهله لا حرج، والتحدث مع بعضهم لا حرج، لا بأس أن يُزار المعتكف في محل اعتكافه، تزوره زوجته، أو أبوه، أو أمه أو غيرهم من أصحابه لا حرج.

٥ ١٤١٤ ( ١٤١٤ ع ١٤١٤ ع

وفيه أيضًا: أن من الأخلاق الكريمة تشييع الزائر، وأن المزور يقوم مع الزائر، إذا انصرف يقوم معه يهاشيه؛ هذا من إكرام الزائر إذا قام معه فلا بأس، ولهذا قام النبي مع صفية إلى باب المسجد يقلبها، يعني: يوصلها إلى الخروج.

وفي بعض الروايات في الصحيحين أنه مر عليه رجلان وهو عند الباب معها فأسرعا، فقال: «على رسلكما، إنها صفية بنت حيي» قالا: سبحان الله يا رسول الله. فقال: «إن الشيطان يجري من ابن آدم بجرى الدم وإني خشيت أن يقذف في قلوبكما شرًا» هذا فيه تنبيه على مواضع الشبه، وأنه إذا رأى العالم أو طالب العلم أو الرجل شيئًا قد يسبب شبهه يبين، فإنه لما رآهما استعجلا خاف أن يظنا سوءًا وأنها غير زوجته، فقال: «على رسلكما إنها صفية بنت حيي» قال: سبحان الله. يعني: ما نظن إلا خيرًا. فقال: «إن الشيطان يجري من ابن آدم بحرى الدم وإني خشيت أن يقذف في قلوبكما شرًا».

فمن الفوائد: أن الإنسان إذا رأى ما قد يشتبه ينبه على إزالة الشبه حتى لا يظن به السوء.

وفي حديث عائشة أن الرسول كان يمر على المريض فلا يعرج عليه. الحديث في سنده ضعف، من رواية الليث بن أبي سليم ضعيف، لكن لا بأس، المشروع إذا مر على المريض أن يسأل عن حاله، لكن لا يخرج قاصدًا له من المعتكف، لكن إذا مر به في الطريق أو في المسجد يسأل عنه كها تقدم من حديث عائشة أنها كانت تمر على المريض وتسأل عليه وهي مارة لا حرج في ذلك.

٢٤٤٤ ﴿ يَهِ بِهِ إِنَّ اللَّهِ مِنْ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

وحديث عائشة رضي الله عنها قالت: (السنة للمعتكف أن لا يعود مريضًا، ولا يشهد جنازة، ولا يمس امرأة ولا يباشرها، ولا يخرج لحاجة إلا لما لابد له منه) لقوله جل وعلا: ﴿ ولا تباشرون وأنتم عاكفون في المساجد ﴾ ولأن المعتكف مشغول بالاعتكاف، فالسنة له أن لا يخرج لزيارة الناس، لا عيادة مريض، ولا شهود جنازة في المساجد الأخرى، يصلي عليها في المسجد الذي اعتكف فيه، أما يروح مساجد أخرى الأفضل ترك ذلك؛ لأنه مشغول باعتكافه والخلوة مع ربه.

ما هو مستحب، يعني: إن أحب قطعه وخرج فلا بأس، لكن الأفضل عدم الخروج حتى يكمل اعتكافه، وإلا فهو نافلة ، لو خرج وقطعه فلا حرج إذا كان ما هو بنذر.

أما الخروج للحاجة فلا بأس ، التي لابد منها يخرج يقضي. حاجته: بول، غائط، وضوء، غسل لا بأس، الخروج للحاجة لا بأس به.

وأما قولها: (ولا اعتكاف إلا بصوم) هذا من كلام عائشة، هذا موقوف كما قال الحافظ في البلوغ: أن آخره من كلام عائشة، هذا مندرج في الحديث من كلامها (لا اعتكاف إلا بصوم، ولا اعتكاف إلا في مسجد جماعة) هذا من قولها، أو من اجتهادها رضى الله عنها.

والصواب: أنه لا حرج أن يعتكف وإن كان غير صائم، هذا الصواب كما قال ابن عباس رضي الله عنه: ليس على المعتكف صوم إلا أن ينذره [يجعله على نفسه] ، وإلا فله أن يعتكف بدون صوم.

وقول عائشة رضي الله عنها: لا اعتكاف إلا بصوم. هذا من اجتهادها، ولا دليل عليه.

كذلك له الاعتكاف في مسجد مو جامع، فيه جماعة، وإذا جاءت الجمعة خرج للجمعة.

وهكذا إذا نذر في الجاهلية ثم أسلم يؤدي اعتكافه؛ لأن عمر سأل النبي ﷺ أنه نذر في الجاهلية أن يعتكف ليلة ثم أسلم. فقال له النبي: «أوف بنذرك» هذا يدل على أن الكافر إذا نذر ان يعتكف في المسجد أو يتصدق ثم أسلم يقال له: «أوف بنذرك» هذا نذر خير فأوف بنذرك، كما أمر النبي عمر بذلك؛ لأنه خير.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

وَعَنْ حُذَيْفَةَ أَنَّهُ قَالَ لِابْنِ مَسْعُودٍ: لَقَدْ عَلِمْتُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «لَا اعْتِكَافَ إِلَّا فِي الْمَسَاجِدِ الثَّلَاثَةِ، أَوْ قَالَ - فِي مَسْجِدِ جَمَاعَةٍ» رَوَاهُ سَعِيدٌ فِي سُنَيِهِ.

وَعَنْ عَائِشَةَ «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - اعْتَكَفَ مَعَهُ بَعْضُ نِسَاثِهِ وَهِيَ مُسْتَحَاضَةٌ تَرَى الدَّم، فَرَبِّمَا وَضَعَتْ الطَّشْتَ تَخْتَهَا مِنْ الدَّم»، رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

وَفِي رِوَايَةِ: «اغْتَكَفَ مَعَهُ امْرَأَةٌ مِنْ أَزْوَاجِهِ وَكَانَتْ تَرَى الدَّمَ وَالصَّفْرَةَ وَالطَّشْتُ تَخْتَهَا وَهِيَ تُصَلِّي»، رَوَاهُ أَخْمَدُ وَالْبُخَارِيُّ وَأَبُو دَاوُد.

### (الشرح والتعليق)

هذا حديث حذيفة أنه قال لابن مسعود: أما علمت أنه لا اعتكاف الا في المساجد الثلاثة، أو لا اعتكاف إلا في مسجد جماعة. رواه سعيد بن منصور، الحديث هذا تعلق به بعض الناس في أن الاعتكاف لا يجوز إلا في المساجد الثلاثة في المسجد الحرام، والمسجد النبوي، والمسجد الأقصى، والحديث الماثور غير صحيح، بل هو شاذ، مخالف للأحاديث الصحيحة إن صح سنده عند سعيد، فهو شاذ مخالف للأحاديث الصحيحة، ثم راويه شاك هل قال في عند سعيد، فهو شاذ إلا في مسجد جماعة؟ ومع الشك لا تقوم الحجة في المساجد الثلاثة أو قال: إلا في مسجد جماعة؟ ومع الشك لا تقوم الحجة في هذا.

والخلاصة: أن الذي عليه جمهور أهل العلم وعامة العلماء على أن الاعتكاف في جميع المساجد التي تقام فيها الجماعة، في جميع البلاد، في كل بلد وفي كل مكان؛ لأن الله سبحانه قال: ﴿ ولا تباشر وهن وأنتم عاكفون في المساجد ﴾ هذه يعم المساجد كلها؛ ولأن الاعتكاف عبادة مطلوبة، فشرع الله وجودها في

المساجد كلها، حصر ها في المساجد الثلاثة ينافي المقصود من هذه العبادة العظيمة، ويدل على عدم صحة الحديث.

ثم لو كان هذا الحديث قاله النبي الله لما خفي على الصحابة، ولنقله الصحابة الذين حملوا حديثه كأبي هريرة وابن عمر وأنس وغيرهم من الصحابة المكثرين الذين حفظوا سنة الرسول ولم يخف عليهم مثل هذا؛ لأن هذا مما تعم به البلوى كل سنة، والحاصل أن هذا الحديث لا يصح عن النبي في، وأنه لا حرج بل مشروع الاعتكاف في جميع المساجد، إذا كان تقام فيها صلاة الجماعة، أما إن كانت معطلة لا يعتكف فيها، يعتكف في أي مسجد يصلى فيه الجماعة، وإذا كانت تصلى فيه الجمعة فهو أفضل، إذا كان الاعتكاف تم عليه فيه الجمعة كالعشر الأواخر من رمضان.

والحديث الثاني: يدل على أنه لا بأس باعتكاف المستحاضة وهي التي معها الدائم، يقال لها: مستحاضة.

وهذا يقع للنساء كثيرًا تبتلى بالمرض يكون معها الدم دائمًا غير دم الحيض، كما يكون من سلس البول، فهكذا قد يقع الدم، وقد ثبت أن زينب بنت جحش كانت مستحاضة وأختها أم حبيبة بنت جحش مستحاضة، وأختها الثالثة حمنة مستحاضة، كل بنات جحش مستحاضات رضي الله عنهن، زينت مع النبي وهي من أمهات المؤمنين، وكانت تعتكف وربها تحتاج أن تضع طشت تحتها

۩ۯ؇ڮ۩ڒۼؠۯڹ؞ۧڿؠڹڔۯڵۼڔڗڹڗڹڗڹ ڝ

> وهي قائمة حتى يقطر في الطشت ولا يقطر في المصلى، فدل ذلك على أن صلاتها صحيحة واعتكافها صحيح.

> ولهذا أمر النبي المستحاضات أن يتحفضن ويتوضأن لكل صلاة ويصلين في حالهن كصاحب السلس الذي معه البول الدائم أوالريح الدائمة يتوضأ لكل صلاة.

وقال للمستحاضة: توضئي لوقت كل صلاة. إذا كان معها الدم دائم فإنها تجلس عن الصلاة أيام الحيض المعتاد ثم تصلي في الأوقات الأخرى تصلي وتصوم وتتوضأ لكل صلاة؛ لأن هذا الدم فاسد مثل نجاسة البول والريح الدائمة «توضئ لكل صلاة» للعصر. وضوء، والظهر وضوء، والعشاء وضوء، والمغرب وضوء وهكذا؛ لأن الحدث دائم، فإذا توضأت للظهر صلت ما شاءت، فإذا دخل وقت العصر - تعيد الوضوء وتصلي ما شاءت، وإذا دخل وقت المغرب تعيد الوضوء وتصلي ما شاءت من النوافل، وهكذا إذا دخل وقت المغرب تعيد الوضوء وتصلي ما شاءت من التهجد والنوافل مع الفرض؛ وهذا من رحمة الله وتيسيره جل وعلا؛ لأن الله لا يكلف نفسًا إلى وسعها.

إذا ابتليت المرأة باستحاضة الدائمة، أو الرجل والمرأة ببول دائم أو الريح الدائمة فإنه يصلى والحمد لله على حسب حاله، لكن يتوضأ لكل صلاة.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

[بَابُ الِاجْتِهَادِ فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ وَفَضْلِ قِيَامِ لَيْلَةٍ الْقَدْرِوَمَا يُدْعَى بِهِ فِيهَا وَأَيُّ لَيْلَةٍ هِيَ؟].

عَنْ عَائِشَةَ «أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -كَانَ إِذَا دَخَلَ الْعَشْرُ الْأَوَاخِرُ أَخْيَا اللَّيْلَ وَأَيْقَظَ أَهْلُهُ وَشَدَّ الْمِثْرَرِ» ، مُتَّفَقٌ عَلَيْهِ.

وَلاَّحْمَدَ وَمُسْلِمِ: «كَانَ يَجْتَهِدُ فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ مَا لَا يَجْتَهِدُ فِي غَيْرِهَا».

**وَعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ** النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «مَنْ قَامَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ إِيمَانَا وَاحْتِسَابًا غَفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ»، رَوَاهُ الْجَمَاعَةُ إِلَّا ابْنَ مَاجَهْ.

وَعَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ؛ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللّهِ، أَرَأَيْتَ إِنْ عَلِمْتُ أَيُّ لَيْلَةٍ لَيْلَةُ الْقَدْرِ مَا أَقُولُ فِيهَا؟ قَالَ: «قُولِي: اللّهُمُ إِنَّكَ عَفُقٌ تُحِبُ الْعَفْوَ فَاعْفُ عَنِّي»، رَوَاهُ التَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ، وَأَحْمَدُ وَابْنُ مَاجَهُ وَقَالَا فِيهِ: أَرَأَيْتَ إِنْ وَافَقْتَ لَيْلَةَ الْقَدْرِ؟.

وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «مَنْ كَانَ مُتَحَرِّهَا فَلْيَتَحَرَّهَا لَيْلَةَ سَبْعِ وَعِشْرِينَ، أَوْ قَالَ: تَحَرَّوْهَا لَيْلَةَ سَبْع وَعِشْرِينَ يَعْنِي لَيْلَةَ الْقَدْرِ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ بِإِسْنَادٍ صَحِيح.

وَعَ**نْ ابْنِ عَبَّاسٍ:** «أَنَّ رَجُلًا ۚ أَتَى نَبِيَّ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَقَالَ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ إِنِّي شَيْخٌ كَبِيرٌ عَلِيلٌ يَشُقُّ عَلَىَ الْقِيَامُ، فَأَمُونِي بِلَيْلَةٍ لَعَلَّ اللَّه يُوقَقُّني فِيهَا لِلَيْلَةِ الْقَدْرِ، فَقَالَ: عَلَيْكَ بِالسَّابِعَةِ»، رَوَاهُ أَحْمَدُ.

وَعَنْ مُعَاوِيَةً بْنِ أَبِي سُفْيَانَ «عَنْ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فِي لَيْلَةِ الْقَدْرِ قَالَ: لَيْلَةَ سَبْعِ وَعِشْرِينَ» رَوَاهُ أَبُو دَاوُدَ.

### (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث الستة كلها تتعلق بليلة القدر، والعشر الأواخر من رمضان:

تقول عائشة رضي الله عنها: (كان النبي الله إذا دخل العشر- شد مئزره وأحيا ليله وأيقظ أهله).

وتقول رضي الله عنها: (كان يجتهد في العشر الأواخر من رمضان ما لا يجتهد في غيرها) هذا يدل على شرعية الاجتهاد في العشر الأواخر من رمضان.

۩ڒ؇ڲڒڔۼڒڔڐڐڿۺڒڒڸۼڒڹڗ؊ؽ

والليالي العشر هي أعظم الليالي؛ لأن فيها ليلة القدر، فيشرع للمؤمن وكل مسلم ومسلمة الاجتهاد في العشر الأواخر من رمضان، بالعبادة، والصلاة، والصدقة، والدعاء، والضراعة إلى الله جل وعلا وكثرة الأعمال الصالحة من التسبيح والتهليل والتحميد والتكبير وغير هذا من وجوه الخير.

ولهذا قالت عائشة رضي الله عنها: (كان النبي الشيخ يجتهد في العشر. الأواخر من رمضان ما لا يجتهد في غيرها) يعني: كان اجتهاد في العشر الأواخر أكثر من غيرها، وما ذاك إلا لأنها آخر الشهر، وختام الشهر، وفيها الليلة العظيمة التي قال فيها سبحانه: ﴿ليلة القدر خبر من ألف شهر ﴾.

وقال فيها في سورة الدخان: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةٍ مُبَارَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ \* فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيم ﴾ [الدخان: ٣-٤].

فالمشروع للمؤمن والمؤمنة الاجتهاد في العشر الأواخر من رمضان، في كل سنة بأنواع الخير من الصلاة، والتسبيح، والتحميد، والتهليل، وقراءة القرآن، وكثرة الدعاء والاستغفار، والصدقات وغير هذا من وجوه الخير.

وفيها الليلة العظيمة، وهي ليلة القدر، وهي تتحرى في العشر-كلها كما قال ﷺ: «التمسوها في العشر الأواخر من رمضان».

فالعشر على الليلة، ولكن أوتارها آكد، الحادية والعشر ون، والثالثة والعشر ون، والتاسعة والعشر ون والتاسعة والعشر ون والتاسعة والعشر ون أرجى من غيرها، الاوتار أرجى من الأشفاع، والليلة السابعة أرجى من

غيرها، لقوله ﷺ: «التمسوها في السابعة»، والسابعة أرجاها، وكل وتر محل رجاء، لقوله ﷺ: «التمسوها في الوتر في العشر الأواخر من رمضان».

وقد وقعت في عهد النبي في ليلة إحدى وعشر بن، ووقعت في ثلاث وعشرين، ووقعت في ليلة السابعة والعشرين.

ومن أماراتها: أن الشمس صبيحتها تطلع لا شعاع لها كما قال أبي بن كعب رضي الله عنه، كان يحلف أنها ليلة سبعة وعشرين، ويقول بالعلامة والأمارة التي قالها ، وهي: أن الشمس تطلع صبيحتها مستوية ليس لها شعاع.

ومن اجتهد في العشر الأخيرة حصل عليها، من اجتهد في العشر - كلها أدرك هذه الليلة بكل حال لأنها لا تخرج عنها.

فالمشروع لكل مؤمن ولكل مؤمنة الاجتهاد في العشر - كلها؛ لأنه إذا اجتهد فيها كلها أدرك هذه الليلة؛ لأنها لا تخرج عنها بالعمل الصالح، والصدقات، بالدعاء، بالاستغفار، بالصلاة، والتهجد، بقراءة القرآن إلى غير هذا من وجوه الخبر.

قالت عائشة رضي الله عنها: يا رسول الله إن وافقت ليلة القدر ما أقول فيها؟ قال: «قولي: اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني» هذا من أفضل الدعاء، ومن أجمل الدعاء في ليلة القدر وفي غيرها: «اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عنى»

۩ڒ؇ڲڒڔۼڒڔڐڐڿۺڒڒڸۼڒڹڗ؊ؽ

وهكذا سؤال الله الجنة، والتعوذ بالله من النار من جوامع الدعاء "اللهم إني أسألك رضاك والجنة وأعوذ بك من سخطك والنار"

"اللهم إني أسألك الجنة وما قرب إليها من قول وعمل، وأعوذ بك من النار وما قرب إليها من قول وعمل"

وهكذا "ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار"

وما أشبه هذا من جوامع الدعاء، ويكون هذا في السجود، وفي بقية الليل، وبين السجدتين، وفي آخر الصلاة قبل أن يسلم في تهجده كله محل دعاء، وخارج الصلاة، وفي آخر الليل في الثلث الأخير يكون أجمع وأقرب للإجابة في الثلث الأخير، وجميع الليلة كلها محل دعاء.

ومن أفضل الدعاء أن يقول: «اللهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني» لأن العبد مهم عمل من العمل فهو في حاجة إلى عفو الله مهم عمل، فيقول:

- "اللُّهم إنك عفو تحب العفو فاعف عني"
- " اللُّهم اجعلني من عتقائك من النار في هذه الليلة "
  - " اللُّهم أصلح قلبي وعملي"
  - " اللُّهم ارزقني الفقه في دينك"
  - " اللُّهم أصلح لي قولي وعملي وذريتي"
    - " اللهم اهدني سواء السبيل"
      - " اللهم وفقني لكل خير "

" اللهم أعني على كل خير"

" اللُّهم اغفر لي ذنوبي كلها جميعها"

" اللهم اغفر لي ولوالدي وللمسلمين"

وما أشبه من الدعوات الطيبة، فأوتارها كلها ترجى فيها الليلة، والليلة السابعة أرجاها، ومن اجتهد في العشر - كلها فقد أدرك الليلة، من اجتهد في العشر كلها أدرك الليلة بكل حال؛ لأنها لا تخرج عنها.

الطالب: شد المئزر

الشيخ: يعني: تشبيه بالجد، والنشاط، واعتزال النساء.

الطالب: المقادير التي تقدر في ليلة القدر

الشيخ: يقدر الله فيها مقادير السنة، كل ما يقع في السنة يقدر فيها تفصيل من القدر السابق، ﴿ يُفرق فيها كل أمر حكيم ﴾، كل ما يكون بالسنة يقدر فيها تقديرًا تفصيليًا.

#### (المتن)

#### قال الامام أبو البركات المجد ابن تيمية -رحمه الله -:

وَعَنْ رَرِّ بِنْ حَبَيْشِ قَالَ: سَمِعْتُ أَبَيَّ بْنَ كَعْبٍ يَقُولُ وَقِيلَ لَهُ: إِنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ مَسْعُودٍ يَقُولُ: مَنْ قَامَ السَّنَةَ أَصَابَ لَيْاَةَ الْقَدْرِ، فَقَالَ أَيِّ: وَاللَّهِ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ إِنَّمَا لَنِي رَمَضَانَ يَخْلِفُ مَا يَسْتَثْنِي وَوَاللَّهِ إِنِّي السَّنَةَ أَصَابَ لَيْلَةً الْقَدْرِ، فَقَالَ أَيِّ أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بِقِيَامِهَا، هِي لَيْلَةُ سَبْعِ لَعْمُرُ أَيُّ لَيْلَةُ الَّتِي أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بِقِيَامِهَا، هِي لَيْلَةُ سَبْع وَعِشْرِينَ، وَأَمَارَتُهَا أَنْ تَطْلُعَ الشَّمْسُ فِي صَبِيحَةِ يَوْمِهَا بَيْضَاءَ لَا شُعَاعَ لَهَا. رَوَاهُ أَحْمَدُ وَمُسْلِمٌ وَأَبُو دَاوُدُ وَالتَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ.

وَعَنْ أَبِي سَعِيدِ «أَنَّ النَّيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم - اعْتَكَفَ الْعَشْرَ الْأُولَ مِنْ رَمَضَانَ، ثُمَّ اعْتَكَفَ الْعَشْرَ الْأُوسَطَ فِي فَبَّةِ تُرَكِيَّةٍ عَلَى سُدَّيَا حَصِيرٌ، فَأَخَذَ الْحَصِيرَ بِيَدِهِ فَنَحَاهَا فِي نَاحِيةِ الْقُبَّةِ، ثُمَّ أَطْلَعَ رَأْسَهُ فَكَلَّمَ النَّاسَ فَدَوَا مِنْهُ فَقَالَ: إِنِي اعْتَكَفْتُ الْعَشْرَ الْأُولَ ٱلْتَمِسُ هَذِهِ اللَّيْلَةَ، ثُمَّ اعْتَكَفْتُ الْعَشْرَ الْأُوسَطَ، ثُمَّ النَّاسَ فَدَوَ النَّاسُ مَعَهُ، قَالَ: أَرَيثُهَا لِيْ إِنَّهَا فِي الْعَشْرِ الْأُواخِرِ، فَمَنْ أَحَبَّ مِنْكُمْ أَن يَعْتَكِفَ فَلْيَعْتَكِف، فَاعْتَكَفَ النَّاسُ مَعَهُ، قَالَ: وَإِنِي أَسِعُدُ فِي صَبِيحَتِهَا فِي طِينٍ وَمَاءٍ فَأَصْبَحَ مِنْ لَيْلَةِ إِحْدَى وَعِشْرِينَ، وَقَدْ قَامَ إِلَى الشَّيْ وَلَيْ النَّاسُ مَعَهُ اللَّيْنَ وَالْمَاءُ وَإِنِّي أَسِعُدُ فِي صَبِيحَتِهَا فِي طِينٍ وَمَاءٍ فَأَصْبَحَ مِنْ لَيْلَةِ إِحْدَى وَعِشْرِينَ، وَقَدْ قَامَ إِلَى الشَّيْ وَالْمَاءُ وَوَلِي السَّيْنَ وَالْمَاءُ وَوَكُفَ الْمُسْحِدُ فَأَبْصَرْتُ الطِّينَ وَالْمَاءُ وَالْمَاءُ وَإِنْ الْمَسْحِدُ فَجَبِينُهُ وَوَقَدْ قَامَ الْمَسْحِدُ وَجَبِينُهُ وَوَلَقَ الْمُسْرِ الْأُولِ. وَعَشْرِينَ مِنْ الْعَشْرِ الْأُولِدِي» مُتَفَقَّ عَلَيْهِ ، لَكِنْ لَمْ يُذَكّرَ وَالْمَاءُ ، وَإِذْ هِيَ لَيْلَةُ إِحْدَى وَعِشْرِينَ مِنْ الْعَشْرِ الْأُولِدِي» مُتَفَقَّ عَلَيْهِ ، لَكِنْ لَمْ يُذَكّرَ الْمُ الْمُولِ. وَيُهَا الطَّينُ وَالْمَاءُ ، وَإِذْ هِي لَيْلَةُ إِحْدَى وَعِشْرِينَ مِنْ الْعَشْرِ الْأُولِ.

وَعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ أُنَيْسٌ أَنَّ رَسُولَ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «رَأَيْتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ ثُمَّ أُنْسِيتُهَا، وَأَرْنِي أَسْجُدُ صَبِيحَتَهَا فِي مَاءٍ وَطِينٍ، قَالَ: فَمُطِرْنَا فِي لَيْلَةِ ثَلَاثٍ وَعِشْرِينَ، فَصَلَّى بِنَا رَسُولُ اللّهِ - صَلَّى اللّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وَانْصَرَفَ وَإِنَّ أَثَرَ الْمَاءِ وَالطّينِ عَلَى جَبْهَتِهِ وَٱلْفِهِ»، رَوَاهُ أَخْمَدُ وَمُسْلِمٌ، وَزَادَ: وَكَانَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ أُنْسٌ يَقُولُ: ثَلَاثٍ وَعِشْرِينَ.

وَعَنْ أَبِي بَكْرَةَ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - يَقُولُ: «الْتَمِسُوهَا فِي تِسْعِ بَقِينَ أَوْ سَنِعِ بَقِينَ أَوْ خَمْسِ بَقِينَ أَوْ ثَلَاثٍ بَقِينَ أَوْ آخِر لَيْلَةٍ».

قَالَ: وَكَانَ أَبُو بَكْرَةَ يُصَلِّي فِي الْمِشْرِينَ مِنْ رَمَضَانَ صَلَاتَهُ فِي سَاعِرِ السَّنَةِ، فَإِذَا دَخَلَ الْعَشْرُ اجْتَهَـدَ. رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالتَّرْمِذِيُّ وَصَحَّحَهُ.

وَعَنْ أَبِي نَضْرَةَ عَنْ أَبِي سَعِيدٍ فِي حَدِيثٍ لَهُ: أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - خَرَجَ عَلَى النَّاسِ فَقَالَ: «يَا أَيُّمَا النَّاسُ إِنَّهَا كَانَتُ أَبِينَتُ لَيْلَةَ الْقَدْرِ، وَإِنِّي خَرَجْتُ لِأُخْرِكُمْ بَهَا، فَجَاءَ رَجُلَانِ يَحْتَقَّانِ مَعَهُمَا الشَّيْطَانُ فَنَسِيتُهَا، قَالْتَمِسُوهَا فِي الْقَاسِعَةِ وَالْخَامِسَةِ وَالسَّابِعَةِ»، الشَّيْطَانُ فَنَسِيتُهَا، قَالْتَمِسُوهَا فِي الْعَشْرِ الْأُواخِرِ مِنْ رَمَضَانَ، الْتَمِسُوهَا فِي التَّاسِعَةِ وَالْخَامِسَةِ وَالسَّابِعَةِ»، قَالَ: قُلْتُ: مَا التَّاسِعَةُ وَالسَّابِعَةُ»، قَالَ: قُلْتُ: مَا التَّاسِعَةُ وَالسَّابِعَةُ، وَالنَّاسِعَةُ وَالسَّابِعَةُ، فَإِذَا وَضَعْرُ وَنَ فَهِي التَّاسِعَةُ، فَإِذَا وَمُضَتْ وَاحِدَةٌ وَعِشْرُونَ فَالَّتِي تَلِيهَا اثْنَتَانِ وَعِشْرُونَ فَهِي التَّاسِعَةُ، فَإِذَا

مَضَتْ ثَلَاثٌ وَعِشْرُونَ فَالَّتِي تَلِيهَا السَّابِعَةُ، فَإِذَا مَضَتْ خَمْسٌ وَعِشْرُونَ فَالَّتِي تَلِيهَا الْخَامِسَةُ، رَوَاهُ أَحْمَدُ وَمُسْلِمٌ.

وَعَنْ ابْنِ عَبَّاسٍ أَنَّ النَّبِيَّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «الْتَمِسُوهَا فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ، لَيْلَةُ الْقَدْرِ فِي تَاسِعَةِ تَبَقَّى، فِي سَابِعَةِ تَبَقَى، فِي خَامِسَةٍ تَبَقَى» رَوَاهُ أَحْمَدُ وَالْبُخَارِيُّ وَأَبُو دَاوُد.

وَفِي رِوَايَةٍ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «هِيَ فِي الْعَشْرِ- فِي سَبْعِ يَمْضِينَ أَوْ فِي تِسْعِ يَتَقَيْنَ»، يَعْنى: لَيْلَةَ الْقَدْرِ. رَوَاهُ الْبُخَارِيُّ.

وَعَنْ ابْنِ عُمَرَ أَنَّ رِجَالًا مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أُرُوا لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْمَنَامِ فِي السَّبْعِ الْأَوَاخِرِ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «أَرَى رُؤْيَاكُمْ قَدْ تَوَاطَأَتْ فِي السَّبْعِ الْأَوَاخِرِ»، أَخْرَجَاهُ. فَمَنْ كَانَ مُتَحَرِّيًا فَلْيَتَحَرَّهَا فِي السَّبْعِ الْأُوَاخِرِ»، أَخْرَجَاهُ.

وَلِمُسْلِمٍ قَالَ: أُرِيَ رَجُلٌ أَنَّ لَيْلَةَ الْقَدْرِ لَيْلَةَ سَبْعِ وَعِشْرِينَ، فَقَالَ النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ -: «أَرَى رُوْيَاكُمْ فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ فَاطْلُبُوهَا فِي الْوِثْرِ مِنْهَا».

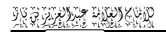
وَعَنْ عَائِشَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - قَالَ: «تَحَرَّوْا لَيْلَةَ الْقَدْرِ فِي الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ مِنْ رَمَضَانَ»، رَوَاهُ مُسْلِمٌ وَالْبُخَارِيُّ، وَقَالَ: «فِي الْوِثْرِ مِنْ الْعَشْرِ الْأَوَاخِرِ».

### (الشرح والتعليق)

هذه الأحاديث كلها تدل على أن ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان، وهذا الذي عليه عامة أهل العلم، أنها في العشر الأواخر من رمضان. أما قول ابن مسعود: من أقام السنة فقد أدرك ليلة القدر.

فمراد الترغيب في قيام الليل، وإلا هو يعلم أن ليلة القدر في العشر الأواخر من رمضان، ولكن أراد بهذا أن من اجتهد في السنة كلها أدركها

وإلا فالذي عليه جمهور أهل العلم وهو الحق الذي لا ريب فيه أن ليلة القدر في العشر. الأواخر من رمضان، وأن من قام العشر. فقد أدركها، أوتارها وأشفاعها، والأحاديث كلها تدل على هذا، فإن الرسول المام أمر بالتهاسها في العشر. الأواخر؛ وهذا عام، ثم أمر بالتهاسها في الوتر من العشر. الأواخر، ثم

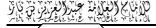


أمر بالتهاسها في تاسعة تبقى، وسابعة تبقى، وخامسة تبقى أو في آخرها، فدل ذلك على أنها تتحرى في الجميع؛ لأن التاسعة تبقى هي التي ليلة اثنين وعشرين، وسابعة تبقى ليلة أربعة وعشرين، وخامسة تبقى هي ليلة ستة وعشرين بالنسبة لآخر الشهر، وهكذا السبع بواقي أرجاها

يقول أبي هذا إنها ليلة القدر أنها في السابعة، وأنه سمع النبي صلى الله عليه وسلم يقول ذلك، وقال: إن من أمارتها أن الشمس تطلع صبيحتها مستوية ليس لها شعاع، كل هذا دال على أن الوتر آخر، وأن ليلة السابع والعشرين آكد من غيرها، ولكنها متنقلة، الليلة هذه متنقلة في العشر، تكون في بعض السنوات ليلة سبع وعشرين، تكون في بعضها ليلة الثالث والعشرين، تكون في بعضها ليلة الثالث والعشرين، في تكون في بعضها ليلة تسع وعشرين، في بعضها في آخر الليلة فهي في العشر كلها.

فالحزم والكيس أن المؤمن يقومها كلها، يجتهد العشر ـ كلها حتى يدرك هذه الليلة أمرًا بأمر مقطوع به.

وثبت في عهد النبي وقعت في عهد إحدى وعشرين، ورأى أن على وجههم الطين كما أخبرهم بهذا، ووقع في ثلاثة وعشرين في زمانه، فدل ذلك على أنها تقع في هذا وفي هذا في الأوتار وفي الأشفاع.



وأنها متنقلة لا تختص بجهة معينة كما قال أبي - لا - بل عامة، في ليلة سبع وعشرين تقع، وفي إحدى وعشرين تقع، وفي إحدى وعشرين تقع، وفي غيرها من الليالي تقع في بعض السنوات، وهذا هو الجمع بين الأخبار،

الجمع بين الأحاديث أنها متنقلة وأنها لا تختص بليلة معينة، بل هي في العشر. كلها، فمن قام العشر. كلها في أي سنة أدرك هذه الليلة، وما أسهل هذا وما أيسره والحمد لله، أن يقوم الليالي كلها، عشر، ليست بسنوات وليست بشهور، عشر ليالي

فينبغي للإنسان أن يحافظ عليها في العشر، ويجتهد في هذه العشر. بالصلاة، والقراءة، والصدقات، والدعاء، هذا أمر الحمد لله ميسور، ﴿ ليلة القدر خير من ألف شهر ﴾ فهذا فضل عظيم، يعني: الصدقة فيها خير من الصدقة في ألف شهر، التسبيحة فيها خير من الف شهر، التسبيحة فيها خير من ركعة في ألف شهر، التسبيحة فيها خير من تسبيحة في ألف شهر يكررها وهكذا، فهذا فضل عظيم، فجدير بالمؤمن، جدير بالمؤمنة العناية بهذه اللعالم، فعلم، فجدير بالمؤمن، جدير بالمؤمنة العناية بهذه الليلة، مع العناية دائمًا في جميع السنة بالأعمال الصالحة، بالتقوى لله في الليل والنهار، في جميع السنة، يشرع للمؤمن والمؤمنة في جميع السنة الاجتهاد في الخير، والمنافسة في الخيرات، وصلاة النافلة، والصدقة النافلة، والتسبيح، والتهليل، والتحميد، والتكبير، وقراءة القرآن في الليل والنهار، هكذا المؤمنة في جميع الليالي والأيام، في جميع السنة، في جميع العمر، في جميع الحياة يكون مؤمنًا مجتهدًا الليالي والأيام، في جميع السنة، في جميع العمر، في جميع الحياة يكون مؤمنًا مجتهدًا



في حياته كلها، في سنته كلها، في أيامه ولياليه مجتهدًا في طاعة الله، في الصلاة، في النافلة، في الصدقة، في التسبيح والتحميد والتهليل والتكبير، في قراءة القرآن بتدبر، في عيادة المريض، في اتباع الجنائز، الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر إلى غير هذا من وجوه الخير، في جميع الليالي، وفي جميع الأيام، في جميع السنة، في جميع العمر كله، ومن ذلك العشر الأواخر من رمضان، يخصها بمزيد عناية لفضلها، ولهذه الليلة العظيمة فيها، نسأل الله للجميع التوفيق والهداية.