

فهرسة مكتبة الملك فهد الوطنية أثناء النشر

الراجحي، عبدالعزيز عبدالله

التطيقات الإيضاحية على القاعدة المراكشية ./ عبد العزيز

عبدالله الراجحي - الرياض٢٢٣ هـ

۱۵۲ ص ، ۲٤ x ۱۷ سم

ردمك ١٠٠٠-٩٧٨ ٢٠٠ ٩٧٨

١ - العقيدة الإسلامية ٢ - التوحيد ٣ - الألوهية أ - العنوان

ديوي ٢٤١ ديوي

رقم الإيداع: ١٤٣٣/٢٠٩٥ ردمك: ١-٢٢-٢٩٠٨-٣٠٢-٩٧٨

الطَّبْعَةُ الأولى ١٤٣٤هـ حُقُوقُ الطَّبْعِ مِحَفْوَظِكَة

لِركَزَعَبْداً لَهَزِيزَعَبْداَللهُ اَلرَّاجِي لِلْاسِتِشِوَارَاتِ والدِّراساَ فِالرِّبَوَيَّةِ وَالتَّهِلِمِيَّة ترخيص رقم (٣٨٩)

المملكة العربية السعودية

الرياض ١١٣١٢ ص.ب: ٢٤٥٩٦٠

..9770.9727270 - ..97772200990

http://shrajhi.com - info@shrajhi.com

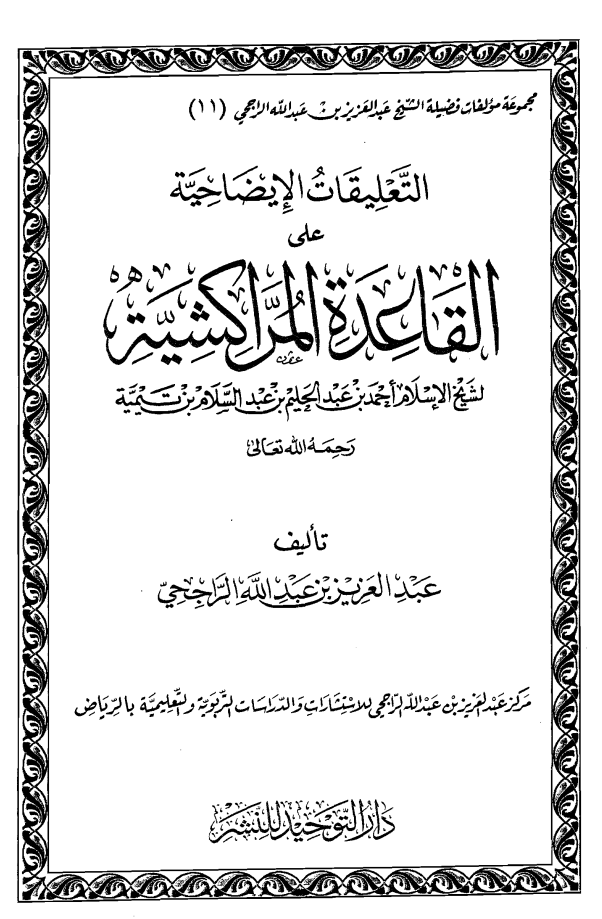
لايسمح بإعادة نشر هذا الكتاب أو أي جزء منه في أي وسائط نشر أخرى سواء على الإنترنت، أو الصحف، أو وسائط التخزين الإلكترونية... إلخ، أو ترجمته إلى لغة أخرى إلا بعد إذن مسبق ومباشر من المركز.

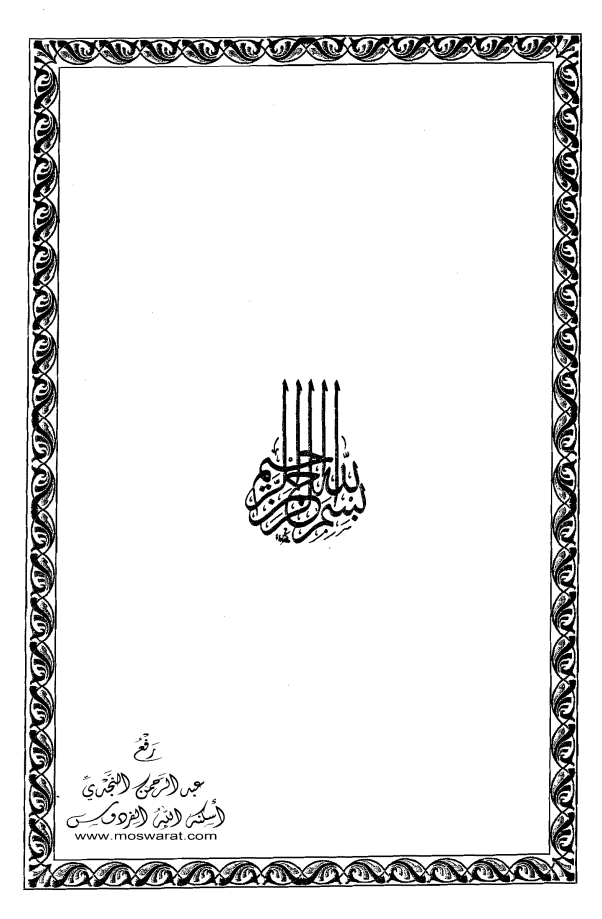
خَالِالتِّقَ خِينَالِلْنَيْتُمْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

الرياض - المملكة العربية السعودية

هاتف: ۱۰۹٦٦١٢٦٧٨٧٨ فاکس: ۲۰۹۲۸۱٤۲۸۰۶۰۰ فاکس

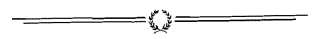
darattawheed@yahoo.com







## تق⊳يم فضيلة الشيخ عبد العزيز بن عبد الله الراجحي



الحمد لله ربّ العالمين والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين نبينا محمد وعلى آله وصحبه أجمعين. وبعد:

فهذا (شرح القاعدة المراكشية) لشيخ الإسلام ابن تيمية كَلَهُ في مسألة (الإثبات للصفات، وإثبات العلو على العرش)، وقد تلقتها الأمة بالقبول.

وقد شرحتها في مجالس علمية، وتم تفريغها فخرجت في هذه النسخة المطبوعة. أسأل الله ظل أن ينفع بها كل من قرأها، أو اطلع عليها.

وأسأل الله تعالى أن يرزق الجميع الإخلاص في القول والعمل، وأن يبارك في الجهود وينفع بالأسباب إنه سميع مجيب، وصلى الله وسلم على نبينا محمد وعلى آله وصحبه ومن تبعه بإحسان إلى يوم الدين.

كتبه



رَفْعُ بعب (لرَّعِنُ (الْنِخَّرِي رُسِكْنَهُ (الْنِزُرُ (الْنِزُوكِ رُسِكُنَهُ (الْنِزُرُ (الْنِزُوكِ www.moswarat.com



## [القاعدة المراكشية](١)

سئل شيخ الإسلام، فريد الزمان، بحر العلوم، تقي الدين أبو العباس أحمد بن تيمية رحمة الله عليه، عن رجلين تباحثا في مسألة الإثبات للصفات والجزم بإثبات العلو على العرش. فقال أحدهما: لا يجب على أحد معرفة هذا ولا البحث عنه؛ بل يكره له كما قال الإمام مالك للسائل: (وما أراك إلا رجل سوء)(٢). وإنما يجب عليه أن يعرف ويعتقد أن الله تعالى واحد في ملكه، وهو رب كل شيء ومليكه وخالقه؛ بل من تكلم في شيء من هذا فهو مجسم حشوي. فهل هذا القائل لهذا الكلام مصيب أم مخطئ؟ فإذا كان مخطئاً فما الدليل على أنه يجب على الناس أن يعتقدوا إثبات الصفات والعلو على العرش الذي هو أعلى المخلوقات ويعرفونه، وما معنى التجسيم والحشو؟ أفتونا وابسطوا القول بسطاً شافياً يزيل الشبهات، مثابين مأجورين إن شاء الله تعالى [1].

[١] هذا هو نص السؤال الوارد من بلدة مراكش، وملخصه أن رجليْن تباحثا في مسألة إثبات الصفات التي أثبتها الله لنفسه؛ كالعلم والقدرة والبصر =

<sup>(</sup>١) قد اعتمدنا في إثبات نص هذه الرسالة على الطبعة التي حققها الشيخ دغش بن شبيب العجمى، وقد طبعت هذه الرسالة أيضاً ضمن مجموع الفتاوى (١٥٣/٥ ـ ١٩٤).

<sup>(</sup>٢) انظر تخريجه ص١٠٥.



فأجاب المشار إليه قائلاً:

الحمد لله رب العالمين [١]، يجب على الخلق الإقرار بما جاء به النبي ﷺ [٢].

= والكلام والرؤية والعلو والعظمة والعزة والكبرياء والضحك والنزول والسمع والبصر... إلخ.

فهل تَشْبُتُ هذه الصفات لله ﴿ الله الله ﴿ الله على عرشه أو لا يَتْبُتُ؟ فقال أحدهما: إنه لا ينبغي لنا أن نبحث في هذه المسائل، بل يُكْرَهُ البحث فيها، ومن أثبتها فهو مجسم حشوي، بل يكفي الشخص أن يثبت ربوبية الله ووحدانيته، وأنه رب كل شيء ومليكه وخالقه، ولا يقحم نفسه في البحث عن الصفات والعلو، وأن من تكلم في الصفات فهو مجسم \_ أي: أنه أثبت أن الله جسم \_، فجعله كسائر المخلوقات التي لها أجسام.

وقال الآخر: بل يجب على الإنسان أن يثبت الصفات لله ﷺ، ويثبت على عرشه؛ وذلك أن الله قد أثبتها لنفسه.

فأيهما المصيب وأيهما المخطئ؟ إذا كان الأول مخطئاً فما الدليل على أنه يجب على الناس أن يعتقدوا إثبات الصفات، والعلو على العرش الذي هو أعلى المخلوقات؟ وما معنى التجسيم؟ وما معنى الحشو؟

وطلبا من الشيخ تبيين ذلك، وأن يبسط لهما القول الشافي في هذه المسألة، كي يزيل عنهم الشبه الواردة عليهم في ذلك.

[۱] افتتح المؤلف جوابه بقوله: (الحمد شه رب العالمين)، وهذا من عادته كَاللهُ؛ فكثيراً ما يفتتح أجوبته بقوله: الحمد لله رب العالمين.

[٢] يعني: وما جاء في القرآن الكريم. فيجب على الخلق الإقرار بما جاء في كتاب الله وسنة نبيه ﷺ، ومما جاء في الكتاب والسنة إثبات الأسماء والصفات لله تعالى، فمن أمثلته في القرآن قوله تعالى: ﴿هُوَ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَا إِلَهُ إِلَّا هُو عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَاكُةُ هُو الرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ﴿ الحشر: ٢٢] ففي هذه =

= الآية إثبات اسم (الله)، وهو أعرف المعارف لا يسمى به غيره، وأصله: الإله، والله: هو المألوه الذي تألهه القلوب محبة وإجلالاً وتعظيماً وخشية ورغبة ورهبة، وفيها إثبات اسم (الرحمٰن)، واسم (الرحيم).

وكل اسم من أسماء الله مشتمل على صفة مشتقة من ذلك الاسم، ف(الله) مشتمل على صفة الألوهية، و(الرحمٰن) مشتمل على صفة الرحمة، و(العليم) مشتمل على صفة العلم، و(القدير) مشتمل على صفة القدرة، و(الحكيم) مشتمل على صفة الحكمة، و(العزيز) مشتمل على صفة العزة، وهكذا.

قال تعالى: ﴿ هُوَ اللّهُ الّذِى لا إِللهُ إِلّا هُوَ عَلِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ هُوَ الرَّحِيمُ السَّكُمُ الرَّحِيمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وكذلك ما أخبر به النبي ﷺ عن ربه، مثل قوله: «ينزل ربنا تبارك وتعالى كل ليلة إلى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر...»(١) فنثبت صفة النزول.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (۱۱٤٥) واللفظ له، ومسلم (۷۵۸)، وأبو داود (۱۳۲۰)، والترمذي (٤٤٦)، وابن ماجه (۱۳۲۱)، وأحمد في المسند (۲۲۷/۲، ۱۳۱۵)، وابن عاصم في السنة (٤٩٢)، وابن حبان في صحيحه (٩٢٠)، كلهم من حديث أبي هريرة في الله المسند (٤٩٢)، المسلم عديث أبي هريرة في الله المسند (٤٩٢)، المسلم عديث أبي المسلم ال



فما جاء به القرآن العزيز أو السنة المعلومة وجب على الخلق الإقرار به جملة وتفصيلاً عند العلم بالتفصيل [1]؛ فلا يكون الرجل مؤمناً حتى يقر بما جاء به النبي ﷺ، وهو تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله [7].

= وقوله على: «إن الله هو المسعر القابض الباسط الرزاق»(١) كل هذه أسماء وردت في السنة.

إذاً يجب الإيمان والإقرار بما جاء في الكتاب والسنة من الأسماء والصفات.

إذاً: الله تعالى هو الذي سمى نفسه وهو الذي وصف نفسه، فنحن نؤمن بما سمى الله به نفسه، وبما وصف به نفسه.

[1] جملة فيما لم يُفَصَّل، وتفصيلاً فيما فُصِّل، فجملة كما في قوله ﷺ: ﴿ وَلَهُ اللَّمَ الْمَثَلُ الْأَعَلَىٰ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الروم: ٢٧] أي: له الوصف الكامل هذا هو الإقرار جملة.

وأما التفصيل فكما وصف نفسه بأنه عليم وبأنه رحيم وبأنه سميع وبأنه بصير، وهكذا.

[7] إذا أنكر الشخص ما جاء به النبي على فإنه لا يكون مؤمناً، وذلك أن الإقرار والتسليم بما جاء به النبي على هو حقيقة شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، فمن شهد أنه رسول الله؛ شهد أنه صادق فيما يخبره عن الله، وقد أخبرنا أن الله أنزل عليه القرآن وأنزل عليه السنة، والسنة وحي ثاني، قال عليه الصلاة والسلام: «ألا إني =

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه أبو داود (۳٤٥١)، والترمذي (۱۳۱٤)، وقال: حسن صحيح، وابن ماجه (۲۲۰۰)، وأحمد في المسند (۳/ ١٥٦، ٢٨٦)، وابن حبان في صحيحه (٤٩٣٥)، كلهم من حديث أنس بن مالك ﷺ.

فمن شهد أنه رسول الله شهد أنه صادق فيما يخبر به عن الله تعالى، فإن هذا حقيقة الشهادة بالرسالة؛ إذ الكاذب ليس برسول فيما يكذبه، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَلَوْ نَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴿ لَا لَكَاذُنَا مِنْهُ إِلَيْكِينِ ﴿ وَلَوْ نَقَوْلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ﴾ لَأَخَذَنَا مِنْهُ إِلَيْمِينِ ﴿ وَلَا عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ ﴾ [1] .

وبالجملة فهذا معلوم بالاضطرار من دين الإسلام لا يحتاج إلى تقريره، وهو الإقرار بما جاء به النبي ﷺ، وهو ما جاء به القرآن والسنة، كما قال الله تعالى: ﴿لَقَدْ مَنَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَللَّهُ مِنْ أَللَّهُ مَا أَلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَللَّهُ مَا أَلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَللَّهُ مُنْ اللَّهِ عَلَيْهِمْ ءَاينتِهِ، وَيُزَكِيمِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِذَب وَٱلْحِكُمةُ

## = أوتيت القرآن ومثله معه»<sup>(۱)</sup>.

[١] أخبرنا الله جل وعلا أن النبي على لو تَقوَّل عليه شيئاً لم يقله؛ أي: لو كذب على الله، لعاجله الله بالعقوبة، ولكنه معصوم من الكذب على، و(لو) حرف امتناع لامتناع، وهذا شرط تقديري والشرط التقديري لا يكون، ولكنه يُقدَّر لبيان عظم الأشياء، فالمقدر (تَقَوَّل) أي: لو كذب على الله لعاجله الله بالعقوبة، ولكنه معصوم عليه الصلاة والسلام عن ذلك.

وهذا كقوله تعالى: ﴿ لَهِنَ أَشَرَكُتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾ [الزمر: ٦٥] فالرسول ﷺ معصوم عن الشرك، لكن هذا شرط تقديري لبيان عظم شأن الشرك.

وقوله تعالى: ﴿ثُمُّ لَقَطَعْنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ﴿ إِلَّهِ ۗ [الحاقة: ٤٦] الوتين هو: عِرْقٌ =

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه أبو داود (٤٦٠٤)، والترمذي (٢٦٦٤)، وابن ماجه (١٢) في المقدمة، وأحمد في المسند (٤١٠٠)، واللفظ له، والطبراني في الكبير (١٣٠/٢٠)، وابن حبان في صحيحه (١١)، والحاكم في المستدرك (١٠٩١)، والبيهقي في السنن الكبرى (٣٣٢)، كلهم من حديث (المقدام بن معد يكرب رهاية)، وصححه الحاكم ووافقه الذهبي، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع (٢٦٤٣)، ومشكاة المصابيح (٥٧/١).

وَإِن كَانُواْ مِن قَبْلُ لَفِى ضَلَالٍ مُّبِينٍ ﴿ إِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّلِكُلُّكُ اللَّهُ اللّ

وقال تعالى: ﴿وَأَذْكُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنزَلَ عَلَيْكُم مِنَ ٱلْكِنْبِ وَالْمَدِهُ: ٢٣١]، وقال تعالى: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن

= متصل بالقلب، إذا قُطع مات الإنسان لساعته، والمعنى: لو كذب علينا؛ لعوجل بالعقوبة ولا يُمْهَل، ولكنه معصوم عن التقوّل علينا أو الكذب.

[1] العلم الضروري: هو العلم الذي يضطر الإنسان إلى إثباته وعدم إنكاره، ولا يفتقر في ثبوته إلى بحث أو تأمل أو استدلال. فيقول كَيْلَةُ: إن خلاصة الكلام في هذا الباب: أن مما عُلِمَ من دين الإسلام بالاضطرار علماً ضرورياً لا يمكن دفعه وإنكاره، ولا يحتاج إلى تقرير وبيان: أنه لا يتم إيمان العبد حتى يتم التصديق والإقرار بما جاء في الكتاب والسنة، فمن لم يؤمن بما فيهما فليس بمؤمن، ولم يشهد أن لا إله إلا الله، ولم يشهد أن محمداً رسول الله. فمن لم يصدق الله في أخباره؛ ومن لم يصدق الرسول في أخباره؛ فإنه لم يحقق الشهادتين، فلا يكون الشخص محققاً لهما حتى يصدق ويقر بما جاء في كتاب الله من الأخبار، ومن ذلك: ما أخبر الله به عن نفسه من الأسماء والصفات، وكذلك يقرّ بما جاء في سنة رسول الله يحقق ويقر بما جاء في سنة رسول الله يحقق ويقر بما جاء في سنة رسول الله يحقيق مما أخبر به عنه ربه جل وعلا، وأن تمتثل أوامره وأن تجتنب نواهيه.

ثم أورد المؤلف بعد هذا البيان عدة أدلة تدل على هذا الأصل.

[٢] أخبر الله بأن هذا منّة مَنَّ الله بها على المؤمنين، وقوله: ﴿وَيُعَلِمُهُمُ اللهُ بها على المؤمنين، وقوله: ﴿وَيُعَلِمُهُمُ اللهُ اللهُ

[٣] والحكمة هي: السنة.

[٤] الكتاب هو: القرآن، والحكمة هي: السنة.

رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطَكَعَ بِإِذْنِ اللَّهِ ﴾ [١] [النساء: ١٤] وقال تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِكَ لَا يُومِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي وَرَبِكَ لَا يُومِنُونَ حَتَى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴿ آلَ اللهُ مَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمًا ﴿ آلَهُ وَالطِيعُوا اللهُ وَالْسُولِ وَاللهُ وَالسَّاء: ١٥]، وقال تعالى فَي فَرَدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرَّسُولِ ﴾ [٢] [النساء: ٥٩].

ومما جاء به الرسول رضاه عن السابقين الأولين وعمن اتبعهم بإحسان؛ كما قال تعالى: ﴿وَالسَّنِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ الْمُهُاجِرِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ التَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾ [13] [التوبة: ١٠٠]، ومما جاء به

[١] ومن طاعته: تصديقه في أخباره، فالذي لا يصدق أخباره؛ لم يطعه.

[۲] نفى الله الإيمان عن الشخص حتى يُحَكِّم الرسولَ في موارد النزاع، ثم لا يكفي أن يُحَكِّمه فقط؛ بل لا بد أن لا يكون في صدره حرج من قضاء الرسول ﷺ ومن حُكْمه، ولا بد أن يسلم ويطمئن طمأنينة كاملة به.

[٣] هذا أمر بطاعة الله وطاعة رسوله، وأن المسائل المتنازع فيها ترد إلى الله وإلى الله وإلى الله وإلى الله وإلى الرسول في حياته، وإلى سنته بعد مماته.

[3] يقول المؤلف تَطْلَقُهُ: إن مما جاء به الرسول على مما يجب على المسلم أن يؤمن به ويصدق به؛ هو رضاه عن السابقين الأولين ومن اتبعهم بإحسان، فالرسول على رضي عن السابقين الأولين من الصحابة، كما قال الله تعالى: ﴿وَالسَّنِهُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَجِرِينَ وَالْأَصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانِ رَضِي اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ، فيجب الترضي عن السابقين الأولين وهم الصحابة في الله عنهم أو سبهم أو شتمهم فإنه لم يؤمن بما جاء به الرسول على المحقيقة، وهو مشاقٌ لله ولرسوله، كما قال تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ مَا تَوَلَى وَنُصَّلِهِ جَهَنَمُ وَسَاءَتُ مَصِيرًا اللهُ الله

الرسول: إخباره بأنه تعالى قد أكمل الدين بقوله سبحانه: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمُ وَيَنَّا ﴾ [1] [المائدة: ٣].

ومما جاء به الرسول أمر الله له بالبلاغ المبين، كما قال تعالى: ﴿وَمَا عَلَى ٱلرَّمُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِيثُ ﴿ [النور: ٥٤]، وقال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْذِيثِ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ إِلَيْهِمْ ﴾ [النوحل: ٤٤]، وقال تعالى: عالى: ﴿يَا أَيُهُمُ النِّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكٌ وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللّهُ يَعْصِمُكُ مِن ٱلنَّاسِ ﴾ [المائدة: ٢٦] [٢].

[١] ومما جاء به الرسول: إخباره بأن الدين كاملٌ لا يحتاج إلى زيادة ولا يعتريه نقصان، كما قال سبحانه: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ وَلَا يعتريه نقصان، كما قال سبحانه: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكُمُلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَمْمَتُ عَلَيْكُمْ وَلَيْكُمْ وَيَنَاكُم وَيَنَاكُم، فمن أراد أن يزيد على ما جاء في الكتاب والسنة ويأتي بشيء من عند نفسه؛ فقد شاق الله ورسوله، وخالف ما جاء عن الله ورسوله عَلَيْهُ، ولم يؤمن بما جاء به الرسول عَلَيْهُ؛ لأن الدين كامل.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (۱۷٤۱)، وفي مواضع أخرى، ومسلم (۱۲۷۹)، وأبو داود (۱۹۲۸)، وابن ماجه (۲۳۳)، وأحمد في المسند (۳۷/۵، ٤٥) من حديث أبي بكرة، وفي الباب عن جابر بن عبد الله الله أخرجه مسلم (۱۲۱۸)، وفيه: فقال بإصبعه السبابة يرفعها إلى السماء وينكُتها إلى الناس.

ومعلوم أنه على قد بلغ الرسالة كما أمر ولم يكتم منها شيئاً [1]؛ فإن كتمان ما أنزله الله تعالى يناقض مُوْجَبَ الرسالة [٢٦]؛ كما أن الكذب يناقض موجب الرسالة. ومن المعلوم من دين المسلمين أنه معصوم من الكتمان لشيء من الرسالة كما أنه معصوم من الكذب فيها. والأمة تشهد له بأنه بلغ الرسالة كما أمره الله تعالى وبين ما

= لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمَ ﴾ [النحل: ٤٤]، وقد بين عليه الصلاة والسلام ذلك. وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهُ الرَّسُولُ بَلِغٌ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّيِكُ ﴾ وقد بلغ كما أُمِر، وقال: ﴿ وَإِن لَّمْ تَفْعَلُ ﴾ هذا ﴿ وَإِن لَّمْ تَفْعَلُ ﴾ هذا شرط تقديري، ولكنه عليه الصلاة والسلام بَلَّغَ.

[۱] من المعلوم لكل أحد أن الرسول بلغ ما أمره الله بتبليغه ولم يكتم من ذلك شيئاً، ولو كان قد كتم شيئاً قد أمره الله بتبليغه؛ فإن ذلك يناقض موجب الرسالة، والموجب بفتح الجيم ـ هو الثمرة والنتيجة، فمعنى قوله: «يناقض موجب الرسالة» أي: يناقض نتيجة وثمرة الرسالة، أما المُوْجِب ـ بكسر الجيم ـ فهو المقتضي والسبب. فلو كتم شيئاً فإن معنى ذلك: أنه لم يبلغ الرسالة، بل كان تبليغه ناقصاً بسبب هذا الكتمان، ومعلوم عند جميع المسلمين أن الرسول على معصوم من الكذب والخطأ في تبليغه للشرع، كما هو معلوم عندهم بالاضطرار أيضاً أنه معصوم من كتمان شيء منها، فهو معصوم منهما جميعاً.

[7] فالكتمان يناقض موجب الرسالة، والله أرسله ليبلغ دينه وشرعه، فإذا كتم شيئاً من ذلك؛ ما تمت الرسالة؛ لأنه لا يمكن أن يكون رسولاً ويكون كذاباً، وذلك أن الكذب ينافي ويناقض ثمرة الرسالة، إذاً الرسول بيالغ كما أمر ولم يكتم شيئاً، ومن قال إنه كتم شيئاً مما أوحاه الله إليه فقد كفر، وذلك لأنه خَوَّنَ الرسول بي وهذا ردة عن الإسلام والعياذ بالله؛ لأن الله قد شهد له بالبلاغ، وشهد له الصحابة بذلك.

أنزل إليه من ربه وقد أخبر الله بأنه قد أكمل الدين [1]؛ وإنما كمل بما بلغه؛ إذ الدين لم يعرف إلا بتبليغه، فعلم أنه بلغ جميع الدين الذي شرعه الله لعباده، كما قال على البيضاء ليلها كنهارها لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك»(1)، وقال: «ما تركت من شيء يقربكم إلى الجنة إلا وقد حدثتكم به، ولا من شيء يبعدكم عن النار إلا وقد حدثتكم به»(2).

وقال أبو ذر: لقد توفي رسول الله ﷺ وما من طائر يقلب جناحيه في السماء إلا أفادنا منه علماً (٣)[٢]. إذا تبين هذا: فقد

[١] كما في قوله تعالى: ﴿ٱلْيَوْمَ ٱكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثَمَتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينَاكُمُ وَيَنَأَ﴾ [المائدة: ٣].

[٢] كل هذه النصوص تدل على أن الرسول على الرسالة ولم يكتم =

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه ابن ماجه (٤٣)، وأحمد في المسند (١٢٦/٤)، وابن أبي عاصم في السنة (٣٣، ٤٨، ٤٩)، والطبراني في الكبير (١١٩/١٨)، والحاكم في المستدرك (٩٦/١)، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع (٤٣٦٩)، كلهم من حديث العرباض بن سارية عليه.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح؛ أخرجه أحمد في المسند (١٥٣/٥)، والطبراني في الكبير (١٦٤٧)، والخطيب في الفقيه والمتفقه (١/٢٠٠)، من حديث أبي ذر الغفاري والطبراني، وذكره الهيثمي في المجمع (٨/٢٦٣، ٢٦٤)، وقال: رواه أحمد، والطبراني، ورجال الطبراني رجال الصحيح غير محمد بن عبد الله بن يزيد المقرئ وهو ثقة، وفي إسناد أحمد (من لم يسم)، وصححه الشيخ الألباني في السلسلة الصحيحة (١٨٠٣)، وفي الباب عن ابن مسعود والمنه أخرجه الحاكم في المستدرك (١٨٠٤)، والبغوي في شرح السنة (٢١٤)، وغيرهم، وصححه الشيخ الألباني أيضاً في الصحيحة (٢٨٦٦).

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح؛ تقدم فيما قبله.

وجب على كل مسلم تصديقه فيما أخبر به عن الله تعالى: من أسماء الله وصفاته مما جاء في القرآن وفي السنة الثابتة عنه [1]، كما كان عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار، والذين اتبعوهم بإحسان، رضي الله عنهم ورضوا عنه.

فإن هؤلاء هم الذين تلقوا عنه القرآن والسنة وكانوا يتلقون عنه ما في ذلك من العلم والعمل. كما قال أبو عبد الرحمٰن السلمي: «لقد حدثنا الذين كانوا يقرئوننا القرآن كعثمان بن عفان وعبد الله بن مسعود وغيرهما أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي علي عشر آيات لم يجاوزوها حتى يتعلموا ما فيها من العلم والعمل قالوا: فتعلمنا القرآن والعلم والعمل

<sup>=</sup> منها شيئاً، وذلك لأنه معصوم من الكذب، والمؤلف سيبني على هذا الكلام أنه إذا كان معصوماً عن الكذب والكتمان فهل يمكن أن يكون قد ترك الأسماء والصفات ولم يبينها؟ الجواب: أنه لا يمكن أن يترك بيانها للناس، وسيأتي ذلك مفصلاً في كلام المؤلف.

<sup>[1]</sup> أي: إذا تبين أن الرسول و معصوم عن الكذب والنقصان في تبليغه للرسالة، فإنه من الواجب على كل مسلم تصديقه فيما أخبر به عن الله تعالى من أسماءه وصفاته، مما جاء في القرآن، ومما جاء في السنة الثابتة عنه، فمما أخبر الله به عن نفسه من ذلك؛ قوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ الْبَرَاهِيم: ٤]، وقوله: ﴿وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ التحريم: ٢]، وقوله: ﴿هُو ٱللّهُ ٱلْخَلِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسَنَ يُسَيِّحُ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُو ٱلْعَزِيزُ ٱلْمُكِيمُ وَوَله: ﴿وَكَانَ ٱللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا [النساء: ١٧]، وقوله: ﴿وَكَانَ ٱللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا [النساء: ١٧]، وقوله: ﴿وَكَانَ ٱللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا وَالنساء: ١٧]،

جميعاً »(١). وقد قام عبد الله بن عمر ـ وهو من أصاغر الصحابة ـ في تعلم البقرة ثماني سنين، لأجل الفهم والمعرفة[١].

[1] كما كان عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان، فإنهم صَدَّقوا الرسول على فيما أخبر به عن الله من أسمائه وصفاته وآمنوا بذلك، ثم إنهم لم يقتصروا في تلقيهم عن النبي على ألفاظ القرآن والسنة دون معانيها، بل حفظوا ألفاظ القرآن ومعانيه وتلقوا العلم والعمل جميعاً؛ وكان الرسول على حينما ينزل عليه الوحي من كلام الله يفسره لهم فيعلمونه ثم يعمل به، وهم يعملون به أيضاً، ولهذا فالصحابة لهم مزية تميزهم عن غيرهم، فلا كان ولا يكون مثلهم، هم الذين اصطفاهم الله لصحبة نبيه وحمل الرسالة، ولا يكون أحد مثلهم، ولا أحد يسبقهم، نالوا شرف نبيه وحمل الرسالة، ولا يكون أحد مثلهم، ولا أحد يسبقهم، نالوا شرف الصحبة وسبقوا إلى الجهاد، والعلم، والعمل، وتبليغ الإسلام، فإنهم هم الذين تلقوا عن النبي على القرآن والسنة، وكانوا يتلقون عنه ما فيهما من العلم والعمل جميعاً؛ يحفظون الألفاظ، ويتعلمون المعاني، ثم يعملون، كما قال أبو عبد الرحمٰن السلمي ـ وهو من التابعين ـ: "لقد حدثنا الذين كانوا يقرئوننا = أبو عبد الرحمٰن السلمي ـ وهو من التابعين ـ: "لقد حدثنا الذين كانوا يقرئوننا =

<sup>(</sup>۱) خبر حسن؛ أخرجه أحمد (٥/ ٤١٠) ولفظه: عن أبي عبد الرحمٰن، قال: «حدثنا من كان يقرئنا من أصحاب النبي الله النبي عليه الله الله عن أبي عبد الرحمٰن، وذكر فيه عثمان بن عفان، وعبد الله بن مسعود، وأبي بن كعب الله وقال الدارقطني: فسمى هؤلاء الثلاثة ولم يسمهم سواه والأول أشبه بالصواب، وأخرجه أيضاً ابن أبي شيبة في المصنف (١٠/ يسمهم سواه والأول أشبه بالصواب، وأخرجه أيضاً ابن أبي شيبة في المصنف (١٠/ ٢٤٠)، بسند الإمام أحمد، وابن سعد في الطبقات (٢/ ١٧٢) من طريق حماد بن زيد، والطحاوي في شرح مشكل الآثار (١٤٥١، ١٤٥٢) من طريق سفيان، وهمام بن يحيى كلهم عن عطاء بن السائب به، وذكره الهيثمي في المجمع (١/ وهمام بن يحيى كلهم عن عطاء بن السائب به، وذكره الهيثمي في المجمع (١/ قلت: ١ - فقد رواه سفيان الثوري، وحماد بن زيد عنه، وهما ممن سمع منه قبل الاختلاط كما في التهذيب (٣٩٣).

٢ ــ وكلهم أيضاً لم يذكروا الصحابة الذين كانوا يقرؤونهم القرآن، وجهالة الصحابة لا تضر.
 ٣ ــ وأبو عبد الرحمن السلمى من كبار التابعين، واسمه عبد الله بن حبيب.

وهذا معلوم من وجوه<sup>[1]</sup>: أحدها أن العادة المطردة التي جبل الله عليها بني آدم توجب اعتناءهم بالقرآن المنزل عليهم لفظاً ومعنى؛ بل أن يكون اعتناؤهم بالمعنى أوكد<sup>[1]</sup>، فإنه قد علم أنه من قرأ كتاباً في الطب أو الحساب أو النحو أو الفقه أو غير ذلك؛ فإنه لا بد أن يكون راغباً في فهمه وتصور معانيه فكيف بمن قرءوا كتاب الله تعالى المنزل إليهم الذي به هداهم الله وبه عرفهم الحق والباطل والخير والشر والهدى والضلال والرشاد والغي<sup>[7]</sup>.

= القرآن كعثمان بن عفان، وعبد الله بن مسعود، وغيرهما، أنهم كانوا إذا تعلموا من النبي على عشر آيات لم يجاوزوها حتى يتعلموا ما فيها من العلم والعمل قالوا: فتعلمنا القرآن والعلم والعمل جميعاً» أي: تعلموا القرآن حروفه وألفاظه، وتعلموا ما فيه من العلم، ثم عملوا به.

وإنما فعل ابنُ عمر ذلك صلى الأجل أن يفهم معانيها؛ وذلك أن سورة البقرة من أطول سور القرآن، وتحتاج إلى وقت في فهمها وتدبرها، ففيها الحديث عن صفات المؤمنين والكفار والمنافقين، وصفات اليهود وأعمالهم الخبيثة مع أنبيائهم، وفيها أحكام الحج والصيام والجهاد، وأحكام الحيض، وأحكام الطلاق والنكاح والمداينة، ففيها أحكام كثيرة تحتاج إلى علم ومعرفة وعمل.

[١] سيذكر المؤلف الوجوه التي تدل على أن العناية بالمعنى أولى وأوكد من العناية باللفظ.

[۲] لأن المقصود هو فهم المعنى وتدبره والعمل به؛ فالقرآن أنزل لعمل به، ولا يمكن العمل به إلا بفهم معناه، فكيف تعمل به وأنت لا تعلم معناه؟! فالاعتناء بالمعنى أوكد من الاعتناء باللفظ.

[٣] أي: أن من أراد أن يتعلم شيئاً من العلوم كالطب أو الحساب أو النحو أو الفقه أو غيرها من العلوم، فإنه إذا أراد أن يقرأ في كتبها لا بد له =

فمن المعلوم أن رغبتهم في فهمه وتصور معانيه أعظم الرغبات؛ بل إذا سمع المتعلم من العالم حديثاً فإنه يرغب في فهمه؛ فكيف بمن يسمعون كلام الله من المبلغ عنه[1].

بل ومن المعلوم أن رغبة الرسول على في تعريفهم معاني القرآن أعظم من رغبته في تعريفهم حروفه [<sup>7]</sup>، فإن معرفة الحروف بدون المعاني لا تحصل المقصود إذا اللفظ إنما يراد للمعنى [<sup>7]</sup>، الوجه الثاني: أن الله قد حضهم على تدبره وتعقله واتباعه في غير موضع،

= من أن يتصور ما أراده مؤلفوها من المعاني، وذلك أنه لا يتم العمل بهذه العلوم إلا بفهمها وتصور معانيها ونظمها.

فإذا كان هذا في علوم البشر، فكيف بكتاب الله جل وعلا الذي أنزله من أجل هداية الخلق، وتبيين الحق لهم من الباطل، والخير من الشر، والهدى من الضلال، والرشاد من الغي؟

[۱] أي: أن رغبة الأمة في فهم كلام الله المنزل عليهم وتدبر معانيه؛ من أعظم الرغبات لديهم؛ إذ به هدى الله الأمة وأخرجها به من ظلمات الجهل والكفر والغي والضلال، ومن المعلوم في العادات أن المتعلم \_ أيّ متعلم \_ إذا سمع من العالم حديثاً فإنه يرغب في فهمه وتعقل معناه. فكيف بمن يسمعون كلام الله من المُبلِغ عنه مباشرة، وهم الصحابة رضوان الله عليهم؛ إذ هم أولى من غيرهم بفهمه واتباع معانيه والعمل به.

[٢] أي: أن الرسول ﷺ يرغب أن يُعَرِّفَ الصحابةَ رضوان الله عليهم معاني القرآن، أعظم من رغبته في تعليمهم حروفه وألفاظه.

[٣] أي: أن معرفة الحروف دون تدبر معناها أو فهمه لا يحصل المقصود منه؛ إذ إن اللفظ يُتَوصّل به إلى فهم المعنى.

كما قال تعالى: ﴿ كَنَابُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيَنَبِّوا اَلْقَوْا اَلْقَوْلِ أَفْفَالُهَا الله وقال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَنَدَبُّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْفَالُهَا الله وقال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَذَبُّرُوا الْقَوْلُ أَمْ جَآءَهُم مَّا لَوْ يَأْتِ المَاءَهُمُ الْأَوْلِينَ إِلَى الله ومنون: ١٨] وقال تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ عَالَى عَلَى اللّهُ وَالله وَالله والمنافقين على تدبره [٤] . وَفَلَا عَلَى الله والمنافقين على تدبره [٤] : علم أن معانيه فإذا كان قد حض الكفار والمنافقين فهمها ومعرفتها فكيف لا يكون ذلك مما يمكن الكفار والمنافقين فهمها ومعرفتها فكيف لا يكون ذلك ممكناً للمؤمنين؛ وهذا يبين أن معانيه كانت معروفة بينة لهم [٥].

[١] كيف يُؤْمَرُ الإنسان بتدبر شيء وهو لا يعرف معناه؟! فإذا كان هذا غير ممكن؛ عُلِمَ أن التدبر يتطلب معرفة المعنى.

[٢] دل على أن الذين لا يتدبرون قلوبهم مقفلة عن إدراك المعنى؛ فلم تستفد.

[٣] وهذا خطاب للكفار، فإذا كان الله قد ذمهم على عدم التدبر وأنكر عليهم ذلك، فكيف الحال بالمؤمنين؟ فإذا كان الكفار يطلب منهم التدبر، فالمؤمنون من باب أولى.

[٤] أي: القرآن.

[0] إذا كان الله حض الكفار والمنافقين على تدبر معنى القرآن؛ عُلِمَ أن المعاني يمكن للكفار أن يفهموها، فالمؤمنون من باب أولى. وهذا فيه رد على طائفة المفوضة الذين يقولون: إن معاني القرآن لا تُعرف، وبالخصوص آيات الأسماء والصفات؛ يقولون: هي حروف يلوكها الإنسان بلسانه ولا يدري ما معناها، فإذا قلت: ما معنى العزيز الحكيم؟ قالوا: لا نعرف معناهما. فكأنه يقرأ ألفاظاً بحروفٍ أعجمية لا يدري معناها فإذا قراً مثلَ قوله تعالى: ﴿ وَهُو الْعَلِيُ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] = مَن في السَّمَانِ ﴾ [البقرة: ٢٥٥] =

الوجه الثالث أنه قال تعالى: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرْءَنًا عَرَبِيَّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [بــوســف: ٢] وقـــال تــعـــالـــى: ﴿إِنَّا جَعَلَنْتُهُ قُرْءَنَّا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ۞﴾ [الزخرف: ٣]، فبين أنه أنزله عربياً لأن يعقلوا والعقل لا يكون إلا مع العلم بمعانيه[١]. الوجه الرابع: أنه ذم من

=قال: لا أعرف معناها، هي حروف نفوض الأمر في معرفتها إلى الله. فيقال له: كيف لا تعرفون المعانى، والله تعالى قد حض الكفار والمنافقين على تدبره؟ وهل يحضهم الله على شيء لا يمكنهم تدبره؟! حاشا وكلا.

وهذا الذي زعموهُ؛ غلطٌ، فمعانى الأسماء والصفات معروفة، لكن كيفيتها هي المجهولة، فنقول في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ أَسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْمَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٥٤] معناه معروف، وهو: استقر، وعلا، وارتفع، وصعد، فهذه أربع معاني للاستواء في اللغة العربية، لكن كيفية استواء الله على عرشه لا نعلمه، كما قال الإمام مالك لما سُئل عن الاستواء؟ (الاستواء معلوم) أي: معلوم معناه في اللغة العربية. فله أربع معاني كما قال ابن القيم كَثَلَتْهُ (١):

ولهم عبارات عليها أربع قد حُصّلت للفارس الطعّان

وهي استقر وقد علا وكذلك ارتفع الذي ما فيه من نكران وكذاك قد صعد الذي هو رابع وأبو عبيدة صاحب الشيبان يختار هذا القول في تفسيره أدرى من الجهمية بالقرآن

فالمعانى معروفة، وقد قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَشَرَّنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدُّكِرِ ﴿ إِنَّا ﴾ [القمر: ١٧] فهل يمكن أن تكون المعاني غير معروفة والله تعالى، يسر القرآن، وقال: فهل من مدكر يعني: فهل من متذكر؟ فكل هذا يبطل مذهب المفوضة الذين يقولون معاني الصفات غير معلومة ونفوض العلم بها إلى الله.

[١] الوجه الثالث من الوجوه التي يتبين بها وجوب العناية بالمعنى دون الاكتفاء بالألفاظ والحروف: أن الله أنزل القرآن بلغة العرب؛ من أجل أن نعقل =

<sup>(</sup>١) النونية بشرح ابن عيسى (١/٤٤٠).

لا يفقهه فقال تعالى: ﴿وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَيَثِنَ ٱلَّذِينَ لَا يُفَوَمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا ﴿ إِنَّهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

وقال تعالى: ﴿ فَمَالِ هَتُؤُلاَّ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِيثًا ﴾ [النساء: ٧٨][٢]، فلو كان المؤمنون لا يفقهونه أيضاً لكانوا مشاركين

= ونفهم معناه فقال: (﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ قُرَّهَ ثَا عَرَبِيَّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ ﴾ [يوسف: ٢] أي: من أجل أن تعقلوا معناه. وكذا في قوله في أول سورة يوسف، وأول سورة الزخرف: (﴿إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرْءَ نَا عَرَبِيًّا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [الزخرف: ٣].

«ولعل» من الله ليست للترجي إنما هي للتعليل فمعنى (لعلكم) أي: لكي تعقلوا؛ لأن الله لا يرجو أحداً ولا يخاف من أحد.

ولو كان لا يمكن فهم معانيه كما تقوله المفوضة، لما استطعنا أن نعقله.
قال المؤلف تعليقاً على الآيتين: (فَبَيَّنَ) أي: الرب سبحانه (أَنَّهُ أَنْزَلَهُ)
أي: القرآن (عَرَبِيًا لِأَنْ يَعْقِلُوا، وَالْعَقْلُ لَا يَكُونُ إلَّا مَعَ الْعِلْمِ بِمَعَانِيهِ). فالعقل إنما يكون بالعلم بمعاني الألفاظ، فدل ذلك على أن المعاني يمكن معرفتها، فتكون العناية بها أهم من العناية باللفظ.

[1] هذا ذم للكفار الذين لا يؤمنون بالآخرة، أن الله جعل لهم حجاباً معنوياً يحجبهم عن سماعهم القرآن؛ سَمَاعَ تَعَقُّلٍ، وَفَهْم له، وإلا فهم يسمعون القرآن بآذانهم، ولكنهم لا ينتفعون به كما قال تعالى: (﴿وَجَمَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِم أَكِنَّةُ﴾) أي: غلافاً معنوياً؛ بحيث لا يصل إليها الحق، فلا يقبلون الحق، وإلا فقلوبهم مثل قلوب المؤمنين ليس فيها حجاب حسي؛ بل المراد: حجاباً معنوياً. والمعنى: أن الله صَدَّهم عن قبول الحق (﴿وَفِي ءَاذَانِهِم وَقُرًا﴾) أي: مانعاً أو حجاباً عن سماعهم للحق، وإلا فهم يسمعون القرآن، ويسمعون كلام الناس، لكن المراد وقراً معنوياً يمنعهم من سماع الحق؛ السماع الذي يفيدهم.

[٢] ذمهم الله على عدم فقه الحديث.

للكفار والمنافقين فيما ذمهم الله تعالى به [1]. الوجه الخامس: أنه [7] ذم من لم يكن حظه من السماع إلا سماع الصوت دون فهم المعنى واتباعه فقال تعالى: ﴿وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ مِا لَا يَسْمَعُ إِلَّا دُعَآءً وَنِدَآءً صُمُّ الْكُمُ عُمَّى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ اللَّهِ [البقرة: ١٧١][٣].

وقال تعالى: ﴿ أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكُثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمْ

[۱] ذم الله الكفار والمنافقين لكونهم لا يفقهون القرآن، ولو كان المؤمنون لا يفقهونه ولا يعرفون معانيه؛ لكانوا مشاركين للكفار، لكنهم ليسو كالكفار، فالمؤمنون مَنَّ الله عليهم بالإيمان؛ فدل على أنهم يفهمون ويفقهون المعنى؛ فدل على أن المعاني مفهومة، خلافاً للمفوضة الذين يقولون: إن المعانى لا تُعْرف، وإنما نفوضها إلى الله.

[٢] أي: الرب ﷺ.

[٣] شبه الله وَ الكفار في قوله: (﴿ وَمَثَلُ الّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الّذِى يَغِقُ عِلَا يَسْمَعُ إِلّا دُعَآ عُونِدَا اللهِ عَيْ وَيَا اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ الله

إِلَّا كَالْكَنْعَكِيمَ بَلَ هُمْمَ أَصَلُ سَكِيلًا ﴿ إِنَّا الفرقان: ٤٤][١] وقال: ﴿ وَمِنْهُم مَّنَ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِقًا أَوْلَابِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِقًا أَوْلَتِهِكَ اللَّذِينَ أُوتُواْ الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِقًا أَوْلَتِهِكَ اللَّهِ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُواْ أَهْوَاتَهُمُ ( اللَّهِ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُواْ أَهْوَاتَهُمُ ( اللَّهِ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُواْ أَهْوَاتَهُمُ ( اللَّهِ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُواْ أَهْوَاتَهُمُ ( اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُولُولِهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُوا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُولُهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْلُولُولِهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَهُ اللَّهُ عَلَيْلُولُولِهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُهُ اللَّهُ عَلَيْلُولُولِهُ اللَّهُ عَلَيْلُهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُولُولِهُ اللَّهُ عِلْلَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُولُهُ اللَّهُ عَلَيْلَالْمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْلُولُهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْلَالْمُ اللَّهُ عَلَيْلُولُولُولُولِهُ اللَّهُ الْعِلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

[1] (﴿أَمْ تَعْسَبُ أَنَّ أَكَمُوهُمْ بَسْعُونَ ﴾) أي: يسمعون سماع استجابة وقبول، (﴿أَوْ بَعْلُونَ ﴾) ما ينفعهم في أمور دينهم؛ ليسوا كذلك. لكن يسمعون ما يخص أمور دنياهم ويسمعون ما يضرهم، لكن الحق لا يسمعونه سماع استجابة وقبول، وكذلك لا يعقلون الحق ولا يعرفونه، وإن كانوا يعقلون أمور دنياهم؛ ولهذا قال: (﴿إِنْ هُمْ إِلّا كَالْأَفَيْمِ ﴾)؛ شبههم الله بالأنعام السارحة التي تهتدي إلى الطعام والشراب في مراعيها، ولكن ليس عندها عقل، فكذلك هؤلاء الكفار هم كالأنعام يسعون لأمور دنياهم، ويعيشون لأمور دنياهم، فيأكلون ويشربون ويبيعون لأمور دنياهم، ولكنهم لا يعملون لآخرتهم. قال الله عنهم: (﴿بَلَ هُمْ أَصَلُ سَبِيلًا﴾) أي: هؤلاء الكفار أضل سبيلاً من الأنعام؛ لأن الأنعام ليس عليها حساب ولا عقاب؛ لأنها لم تُكلَف، وقد هداها الله لمراعيها، وهي تُسبّح الله، أما هؤلاء فقد كُلُفوا، وأعطاهم الله عقولاً، فلم ينتفعوا بعقولهم، فصاروا أضل من الأنعام التي هداها الله لمراعيها وهي تسبح الله، وليست مكلفة ومع ذلك: لم تخالف أمر الله، وأما هؤلاء: فهم مكلفون؛ لأن الله ركب فيهم ومع ذلك: لم تخالف أمر الله، وأما هؤلاء: فهم مكلفون؛ لأن الله ركب فيهم العقول، فصاروا والعياذ بالله - أضل من الأنعام سبيلاً.

[7] هذه الآية في وصف المنافقين، فقوله تعالى: (﴿وَمِنْهُم مَن يَسْتَعُعُ إِلَيْكَ﴾) يعني: إلى الرسول عليه الصلاة والسلام (﴿حَنَّىٰ إِذَا خَرَجُواْ مِنْ عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُونُواْ الْمِلْمَ﴾) وهم الصحابة (﴿مَاذَا قَالَ النِقاّ﴾)، يعني: ماذا قال محمد؟ فهؤلاء لم يفهموا ما قاله الرسول، مع انهم سمعوا ما قاله بدليل أنهم إذا خرجوا من عنده، قالوا: ماذا قال آنفاً؟ يعني: الساعة. قال الله: (﴿أُولَٰكِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قلوبهم طبعاً معنوياً، فلا يصل إليها الحق، عَلَى قُلُومِمْ﴾) أي: طبع الله على قلوبهم طبعاً معنوياً، فلا يصل إليها الحق، (﴿وَالنَّعُواْ أَهْوَاءَهُمُو﴾). فالمقصود: أنَّ هذا كلام من لم يفقه؛ حينما يجلسون مع الصحابة، يقول هؤلاء = الصحابة، ويسمعون كلام الرسول ﷺ، ويفهمه الصحابة، يقول هؤلاء =

وأمثال ذلك. وهؤلاء المنافقون سمعوا صوت الرسول على ولم يفقه يفهموا وقالوا: ماذا قال آنفاً؟ أي: الساعة، وهذا كلام من لم يفقه قوله.

فقال تعالى: ﴿ أُولَيْكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللّهُ عَلَى قُلُومِم وَالبّعُوا أَهْوَاءَهُمْ ﴾ [محمد: ١٦] نمن جعل السابقين الأولين من المهاجرين والأنصار والتابعين لهم بإحسان غير عالمين بمعاني القرآن جعلهم بمنزلة الكفار والمنافقين فيما ذمهم الله تعالى عليه [١]. الوجه السادس: أن الصحابة في فسروا للتابعين القرآن [٢]، كما قال مجاهد «عرضت المصحف على ابن عباس من أوله إلى آخره أقف عند كل آية منه وأسأله عنها (١)[٣]. ولهذا قال سفيان الثوري: «إذا جاءك التفسير وأسأله عنها (١)[٣].

[٣] وهو من أئمة التابعين كَثَلَثُهُ، وجاء عنه أيضاً أنه قال: «عرضتُ المصحف على ابن عباس ثلاث عرضات، من فاتحته إلى خاتمته، أوقفه عند

<sup>=</sup> المنافقون: ماذا قال محمد؟ وهذا كلام من لم يفهم قوله.

<sup>[</sup>١] فمن قال إن الصحابة لا يفهمون المعاني؛ فقد جعلهم مثل الكفار! وللمؤلف كَثَلَثْهُ رد على المفوضة في كتابه درء تعارض العقل والنقل.

<sup>[</sup>٢] يعني: كيف يفسرونه وهم لا يعرفون معناه؟! وهذا دليلٌ على أنهم لم يفسروه إلا وهم قد عرفوا معناه.

<sup>(</sup>۱) خبر حسن لغيره؛ أخرجه الطبري في التفسير (۱۰۸) لكن بلفظ: (عرضت المصحف على ابن عباس ثلاث عَرْضات، من فاتحته إلى خاتمته، أوقفه عند كل آية منه وأسأله. عنها)، وأخرجه أبو نعيم في حلية الأولياء (٣/ ٢٨٠)، وابن سعد في الطبقات (٥/ ٢٦٤)، وفيه ابن إسحاق وهو مدلس، وله شاهد من طريق ابن أبي مليكة قال: (رأيت مجاهداً يسأل ابن عباس...) أخرجه الطبرى (١٠٧).

الاترجى لاعجترى

عن مجاهد فحسبك به» (١١(١)، وكان ابن مسعود يقول: «لو أعلم أحداً أعلم بكتاب الله مني تبلغه الإبل لأتيته» (٢)[٢].

وكل واحد من أصحاب ابن مسعود وابن عباس نقل عنه من التفسير ما لا يحصيه إلا الله [<sup>7]</sup>. والنقول بذلك عن الصحابة والتابعين ثابتة معروفة عند أهل العلم بها [<sup>3]</sup>.

كل آية منه، وأسأله عنها». فبما أن ابن عباس يفسر المعنى له، فالصحابة إذاً يعرفون معانى القرآن.

[۱] (فحسبك به) أي: أنه يكفيك، فاهتم واعتن به؛ وذلك أنه أخذه عن ابن عباس الصحابي الجليل الذي دعا له الرسول رضي فقال: «اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل»(۳).

[7] يعني: أنه من عنايته ﷺ بتفسير القرآن وفهم معانيه يقول: إني لا أعلم أحداً أعلم مني بمعانيه تبلغ إليه الإبل لركبتها إليه؛ حتى إن علي بن أبي طالب ﷺ قال: «والله لو أعلم اليوم أحداً أعلم مني به ـ أي: القرآن ـ وإن كان من وراء البحار لأتيته» (3).

[٣] كعلقمة وإبراهيم بن يزيد عن ابن مسعود، وغيرهم من أصحابه، ومجاهد وغيره عن ابن عباس، وهذا يدل على أنهم يفهمون المعاني، ويهتمون بها.

[٤] هذه ستة أوجه بَيَّنَ بها المؤلفُ كَغَلَّلُهُ عنايةَ الصحابة بالمعاني، وذكر =

<sup>(</sup>١) خبر حسن؛ أخرجه الطبري في التفسير (١/ ٣١).

٢) خبر صحيح؛ أخرجه البخاري (٥٠٠٢)، ومسلم (٢٤٦٣).

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح؛ أخرجه أحمد (٣٠٣٢)، وابن أبي شيبة (١١١/١١١)، والطبراني في الكبير (١٠٥٧)، وابن حبان في صحيحه (٧٠٥٥)، والحاكم في المستدرك (٣/٥٤٣)، وصححه ووافقه الذهبي، وأخرج البخاري (١٤٣)، ومسلم (٢٤٧٧)، وأحمد أيضاً (١/٣٢٧) مختصراً بلفظ (اللهم فقهه في الدين) من حديث ابن عباس

<sup>(</sup>٤) خبر حسن؛ أخرجه ابن أبي حاتم في تفسيره (١٢٢٧، ١٢٢٧).



فإن قال قائل: قد اختلفوا في تفسير القرآن اختلافاً كثيراً؟ ولو كان ذلك معلوماً عندهم عن الرسول على لم يختلفوا فيه [1]. فيقال: الاختلاف الثابت عن الصحابة؛ بل وعن أئمة التابعين في القرآن أكثره لا يخرج عن وجوه [٢]: أحدها أن يعبر كل منهم عن معنى الاسم بعبارة غير عبارة صاحبه، فالمسمى واحد وكل اسم يدل على معنى لا يدل عليه الاسم الآخر مع أن كلاهما حق [٣].

= أيضاً وجوهاً أخرى في كتابه «بيان تلبيس الجهمية» أوصلها إلى ثلاثة عشر وجهاً، وهو كتاب عظيم من عيون كتب شيخ الإسلام، وهذه الوجوه كلها في الرد على طائفة المفوضة الذين يقولون: إن القرآن غير مفهوم المعاني، وآيات الصفات لا يُفهم معناها، وإنما نفوضها إلى الله.

[١] ذكر المؤلف هنا اعتراضاً ثم أجاب عنه: وهو: أنه إذا كان الصحابة قد تلقوا معاني القرآن عن النبي ﷺ، فكيف اختلفوا فيه، فلو كان المعنى معروفاً لما اختلفوا؟

[٢] سيبيّن المؤلف أنَّ الاختلاف الثابت عن الصحابة وعن أئمة التابعين في تفسير القرآن لا يخرج عن وجوه ثلاثة.

[٣] أي: أن التفسير الواقع من الصحابة، إنما هو تفسير للمُسمَّى الواحد بأحد معانيه، وذلك: أن المُسمى الواحد قد تكون له عدة معاني؛ فإذا قلت مثلاً: زيد كريم، شجاع، عابد؛ فهذه صفات متعددة لمسمى واحد وهو زيد، فتارة أصفه بأنه كريم، وتارة أصفه بالشجاعة، وتارة أصفه بالعبادة. هذه كلها معاني لمسمى واحد، وإن كانت هذه المعاني مختلفة إلا أنها لشيء واحد.

فكذلك الصحابة يعبر كل واحد منهم للاسم بمعنى غير معنى صاحبه، =

بمنزلة تسمية الله تعالى بأسمائه الحسنى وتسمية الرسول بأسمائه وتسمية القرآن العزيز بأسمائه فقال تعالى: ﴿ قُلُ الدَّعُوا اللَّهَ أَوِ الدَّعُوا اللَّهَ أَوِ الدَّعُوا اللَّهَ أَوْ النَّهَ أَوْ النَّهَ أَوْ النَّهَ أَلُو النَّهَ أَوْ النَّهَ أَوْ النَّهُ الْمُنَالِقُ النَ

= إلا أن مرجعها كلها لمسمى واحد، وكل عبارة تدل على معنى مستقل لا يدل عليه الاسم الآخر مع أن كِلاهما حق.

[۱] فالله تعالى له أسماء كثيرة، حتى قيل: إن لله تعالى ألف اسم. و(الله)؛ أعرف المعارف، لا يسمى به غيره، وكل اسم من أسمائه تعالى مشتمل على صفة، ف(الله) أي: ذو الألوهية والعبودية على خلقه أجمعين، و(الرحمن) مشتمل على صفة العلم، و(القدير) مشتمل على صفة العلم، و(العدير) مشتمل على صفة القدرة، و(العزيز) مشتمل على صفة العزة، و(الحكيم) مشتمل على صفة الحكمة، و(الرؤوف) مشتمل على صفة الرأفة، و(الرحيم) مشتمل على صفة الرحمة؛ وهكذا. فهذه المعاني كلها لمسمى واحد؛ وهو الله على .

وكذلك الرسول على الله عدة أسماء فهو: أحمد، ومحمد، والحاشر، والمقفي، والعاقب؛ فهذه معاني متعددة، ولكنها لشخص واحد؛ وهو الرسول على المعامد، و(العاقب) أى: فأحمد ومحمد معناهما واحد: أي: كثير المحامد، و(العاقب) أى:

الذي ليس بعده نبي، و(الحاشر): الذي يُحشر الناسُ على قدمه؛ وهكذا.

وكذلك القرآن له عدة أسماء، بمعاني مختلفة؛ كالقرآن، والكتاب، والشفاء، والهدى، والبيان؛ كلها معاني لمسمى واحد.

كذلك السيف له عدة أسماء، حتى قيل: إن له ثلاثمائة اسم، مثل: المهند، والصارم، وغيرهما. والأسد كذلك؛ ذُكر له خمسمائة اسم، مثل: الضرغام، والأسد، وغيرهما.

فإذا دعوت الله فقلت: يا الله، يا رحمٰن، يأ حي، يا قيوم، يا ذا الجلال والإكرام، يا مجيب، يا قريب، يا ودود، يا غفور، يا رحيم، فهذه الأسماء كلها ترجع إلى الله؛ وإن كانت معانيها مختلفة.

الرحمٰن الرحيم الملك القدوس السلام فهي كلها أسماء لمسمى واحد الله وإن كان كل اسم يدل على نعت لله تعالى لا يدل عليه الاسم الآخر.

ومثال هذا من التفسير: كلام العلماء في تفسير (الصراط المستقيم)، فهذا يقول: هو الإسلام، وهذا يقول: هو القرآن أي: اتباع القرآن، وهذا يقول: السنة والجماعة، وهذا يقول: طريق العبودية، وهذا يقول: طاعة الله ورسوله[١٦]. ومعلوم أن الصراط يوصف بهذه الصفات كلها ويسمى بهذه الأسماء كلها ولكن كل منهم دل المخاطب

[1] فبعض العلماء يقول: الصراط المستقيم؛ هو الإسلام، وبعضهم يقول: يقول: الصراط المستقيم؛ هو القرآن ـ يعني: اتباع الرسول ـ، وبعضهم يقول: الصراط المستقيم؛ هو الرسول ـ يعني: اتباع الرسول ـ، وبعضهم يقول: الصراط المستقيم؛ هو طاعة الله ورسوله، وبعضهم يقول: الصراط المستقيم؛ طريق العبودية. فهل بين هذه المعاني تنافي؟ لا تنافي بينها؛ فالصراط المستقيم؛ هو القرآن، وهو الإسلام، وهو طريق العبودية، ومن اتبع الرسول فقد اتبع الصراط المستقيم، ومن كان على طريق العبودية؛ فهو على الصراط المستقيم، الصراط المستقيم، ومن كان على طريق العبودية؛ فهو على الصراط المستقيم، ومن كان على طريق العبودية؛ فهو على الصراط المستقيم، الصحابة ومن أطاع الله ورسوله؛ فهو على الصراط المستقيم، وبعضهم بأنه الإسلام، وبعضهم فسره بأنه القرآن، وبعضهم بأنه الرسول، وبعضهم بأنه طريق العبودية؛ فإنه لا تنافي بين هذه التفاسير، بل ورسوله، وبعضهم بأنه طريق العبودية؛ فإنه لا تنافي بين هذه التفاسير، بل كلها حق، والاختلاف الحاصل من الصحابة في تفسير القرآن؛ هو من هذا الباب.

على النعت الذي به يعرف الصراط وينتفع بمعرفة ذلك النعت(١).

ولهـذا قـال الله: ﴿ قُلِ ادْعُواْ اللّهَ أَوِ ادْعُواْ الرَّمْنَ أَيَّا مَا تَدْعُواْ فَلَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى ﴿ وَأَلِ اللهِ اللهُ اللهُ

الوجه الثاني: أن يذكر كل منهم من تفسير الاسم بعض أنواعه أو أعيانه على سبيل التمثيل للمخاطب؛ لا على سبيل الحصر والإحاطة [1]. كما لو سأل أعجمي عن معنى لفظ (الخبز)، فأري رغيفاً وقيل: هذا هو. فذاك مثال للخبز وإشارة إلى جنسه؛ لا إلى ذلك الرغيف خاصة [1]. ومن هذا ما جاء عنهم في قوله تعالى: ﴿فَينَهُمُ سَابِقٌ بِالْخَيْرَتِ ﴾ [1]. فالقول ظَالِمٌ لِنَقْسِهِ، وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَتِ ﴾ [1]. فالقول

<sup>[</sup>۱] هذا الوجه الثاني من الوجوه التي لا تخرج عنها تفاسير الصحابة والتابعين، وهو أن يُعبِّروا عن معنى الاسم ببعض أنواعه، وليس المقصود منه الحصر، لكن المقصود منه بيان المعنى.

<sup>[</sup>٢] ومَثَلَ له المؤلف تَخَلَّلُهُ بمثالِ واضح؛ وهو: أنه لو سأل أعجمي عن معنى لفظ الخبز، فأتيتَهُ برغيف وقلتَ له: هذا هو الخبز. فليس معنى ذلك أنك تريد الحصر والإحاطة، بحيث يكون محصوراً ومختصاً بذلك الرغيف، بل مُرادُكَ أن تذكر له مثالاً يُعرف به الخبز؛ فإذا رأى نوعاً آخر، عرف أنواع الخبز، لكنه كان أولاً لا يدري معناه، فلما أريتهُ مثالاً له، عَرَفَه.

<sup>[</sup>٣] ومن أمثلة ذلك ما جاء في تفسير قول الله تعالى في سورة فاطر: ﴿ فَمِنْهُمْ ظَالِدٌ لِنَفْسِهِ، وَمِنْهُم ثُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمُ سَائِقٌ بِٱلْخَيْرَتِ ﴾ [فاطر: ٣٢]. ففي هذه =

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الطبرى (١/١٧٠).

= الآية بين الله أقسام المؤمنين، وهم ثلاثة أقسام: ظالم لنفسه، ومقتصد، وسابق.

فالظالم لنفسه: هو الموحد الذي لم يقع في عمله شرك، لكنه قَصَّرَ في أداء بعض الواجبات، أو فعل بعض المحرمات، وسُمِّيَ ظالماً لنفسه؛ لأنه ظلم نفسه بفعل المعاصي، كمن ظلمها بأكله الربا، أو بالكذب، أو بأخذ شيء من الرشوة، أو بعقوق والديه، أو تساهل ببعض الواجبات.

والمقتصد: هو الذي أدى الواجبات، وترك المحرمات، ووقف عند هذا الحد، لكن لم يكن عنده نشاط في فعل المستحبات؛ ويُسَمَّون: أصحاب اليمين.

والسابق بالخيرات: هو الذي أدى الواجبات وصار عنده نشاط؛ ففعل المستحبات والنوافل، وترك المحرمات، وترك المكروهات، وترك التوسع في المباحات أيضاً، حتى لا يقع في المكروهات، فهؤلاء يُسمّون (السابقون)، و(المقربون). وهؤلاء في الدرجة العليا، ثم يليهم (المقتصدون) ويسمون (أصحاب اليمين)، وكل من الصنفين يدخل الجنة من أوّل وهلة، فَيَسْلَم من العذاب؛ فضلاً من الله وإحساناً.

وأما الظالمون لأنفسهم، فهؤلاء تحت مشيئة الله، إما أن يعفو عنهم، وإما أن يعذبهم، فقد يُعَذَّبُ الإنسانُ في قبره كما ثبت في قصة الرجلين اللذيْن مَرَّ بهما النبي على فقال: «إنهما ليعذبان وما يعذبان في كبير، أما احدهما كان يمشي بالنميمة وأما الآخر فكان لا يستنزه من بوله»(۱)، وقد تصيبه شدائد وأهوال يوم القيامة، وقد يعفو الله عنه بمحض مشيئته، كما قال: ﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ، وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَامُ النساء: ٤٨]، وقد يكون مستحقاً =

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (۲۱۸)، ومسلم (۲۹۲)، وأبو داود (۲۰)، وابن ماجه (۳٤۷)، وأحمد (۱/ ۲۲۰) من حديث ابن عباس الله.

= لدخول النار، لكن قد يُشْفَع فيه فلا يدخل النار، وقد يدخل النار، بل لا بد أن يدخل النار جملة من أهل الكبائر، مع أنهم مؤمنون، موحدون، مصلون، ولا تأكل النار وجوههم، ومواضع السجود. وهم إنما دخلوها؛ لأنهم ماتوا على معاصي: فهذا مات على الزنا من غير توبة، وهذا مات على الربا من غير توبة، وهذا مات على الربا من غير توبة، وهذا مات على النبا من غير توبة، توبة، وهذا مات على النميمة من غير توبة، توبة، وهذا مات على النميمة من غير توبة، وهذا مات على النميمة من غير توبة، وهكذا...، ويشفع فيهم النبي على أربع شفاعات، وتشفع فيهم الملائكة والأفراط، وتبقى بقية لم تنلهم الشفاعة، فيخرجهم الله برحمته، لكن لا يخلدون في النار، بل لا بد أن يخرجوا، كما جاء ذلك في حديث الشفاعة، أن الله قال لنبيه: «فأخرج من كان في قلبه أدنى أدنى أدنى مثقال حبة خردل من إيمان»(١)؛ لأن المعاصي ولو كثرت فإنها لا تقضي على الإيمان؛ بل لا بد أن تبقى منه بقية، ولا يقضي على الإيمان بالكلية إلا الكفرُ الأكبر؛ أو النفاقُ الأكبر، أو الشوكُ الأكبر؛ وخظمت فإنها لا تنفي الإيمان بالكلية، بل يبقى معها، شيء من الإيمان؛ يخرج به وعظمت فإنها لا تنفي الإيمان بالكلية، بل يبقى معها، شيء من الإيمان؛ يخرج به صاحبه من النار، ولو كان هذا الإيمان مثقال أدنى حبة من خردل.

فإذا عرفنا أن الظالم لنفسه، هو الذي يُقَصِّر في بعض الواجبات، وفعْل بعض المحرمات، وأن المقتصد، هو الذي أدى الواجبات، وترك المحرمات، وأن السابق والمقرب، هو الذي أدى الواجبات والنوافل، وترك المحرمات والمكروهات، وفضول المباحات؛ عرفنا تبعاً لذلك: أن ما جاء عن الصحابة في تفسيرهم لهذه المعاني، إنما يُراد بذلك ضرب المثال لا الحصر، فكون =

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (۷۵۱۰)، ومسلم (۱۹۳) (۳۲۹)، والترمذي (۲۵۹۳)، وابن ماجه (۲۳۱۲)، وأحمد في المسند (۱۱۲/۳)، كلهم من حديث أنس بن مالك رفيه.

77

الجامع أن الظالم لنفسه هو المفرط بترك مأمور أو فعل محظور، والمقتصد: القائم بأداء الواجبات وترك المحرمات، والسابق: بمنزلة المقرب الذي يتقرب إلى الله بالنوافل بعد الفرائض حتى يحبه الحق.

ثم إن كلا منهم يذكر نوعاً من هذا، فإذا قال القائل: الظالم المؤخر للصلاة عن وقتها، والمقتصد المصلي لها في وقتها، والسابق المصلي لها في أول وقتها حيث يكون التقديم أفضل. وقال آخر: الظالم لنفسه هو البخيل الذي لا يصل رحمه ولا يؤدي زكاة ماله، والمقتصد القائم بما يجب عليه من الزكاة وصلة الرحم وقرى الضيف والإعطاء في النائبة[1]، والسابق الفاعل المستحب بعد الواجب.

كما فعل الصديق حين جاء بماله كله؛ ولم يكن مع هذا يأخذ من أحد شيئاً[٢]. وقال آخر: الظالم لنفسه الذي يصوم عن الطعام لا

<sup>=</sup> هذا يذكر مثالاً، وهذا يذكر مثالاً، فلا ينافي أحدها الآخر، بل كل الأمثلة داخلة في المعنى، ومثل ما سبق: مَنْ فسر الظالم لنفسه بأنه: المقصّر في بعض الواجبات، وبعضهم فسَّره بالبخيل، وبعضهم فسَّره بالذي يصوم عن الطعام، ولا يصوم عن الآثام، والمعنى واحد.

فإذا قال: بعضهم: الظالم لنفسه؛ المؤخر للصلاة عن وقتها، فهل معنى ذلك: أن الظالم لنفسه لا يكون إلا المؤخر للصلاة فقط؟ الجواب: لا، لكن المراد بهذا المثال لا الحصر. .

<sup>[1]</sup> النوائب هي التي تنوب الإنسان ويحتاج فيها إلى غيره.

<sup>[</sup>٢] لما حث النبي ﷺ على الصدقة، تسارع أبو بكر وعمر إلى الصدقة؛ =

عن الآثام والمهلكات، والمقتصد الذي يصوم عن الطعام والآثام، والسابق الذي يصوم عن كل ما لا يقربه إلى الله \_ وأمثال ذلك \_[1] لم تكن هذه الأقوال متنافية بل كل ذكر نوعاً مما تناولته الآية..

= فجاء عمر بنصف ماله وأعطاه النبي ﷺ فقال له: «ما أبقيتَ لأهلك» فقال: مثله. قال: وأتى أبو بكر بكل ما عنده، فقال له رسول الله ﷺ: «ما أبقيتَ لأهلك» قال: أبقيت لهم الله ورسوله. قلت: لا أسابقك إلى شيء أبداً (١).

فالصدِّيق ضَطُّهُ فعل المستحب، بعد أداءه للواجب.

وهنا مسألة وهي: هل يجوز للإنسان أن يتصدق بماله كله؟ قال العلماء: لا يجوز أن يتصدق الإنسان بماله كله إذا كان له أهل وأولاد؛ لئلا يجعلهم يتكففون الناس ويشحذونهم، إلا في حالة واحدة: إذا كان له مكسب يومي بحيث يستطيع أن يكسب كل يوم ما يكفي لأولاده، أما أن يتصدق بماله كله ويترك أولاده يتكففون الناس فهذا لا يجوز؛ ولهذا قال النبي كلي لكعب بن مالك لما قال: إن من توبتي أن أنخلع من مالي قال: «أمسك عليك بعض مالك فهو خير لك»(٢).

[1] هذا الاختلاف لا يؤثر؛ لأن المراد منه التمثيل لا الحصر.

وكل هذا مقدمة ليبين أن القرآن معروف المعنى للصحابة والتابعين، ومن ذلك: آيات الصفات. بعد ذلك سيتكلم الشيخ على مسألة العلو والصفات في الفصل الذي يلى هذا.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه أبو داود (١٦٧٨)، والترمذي (٣٦٧٥) وقال: (حسن . صحيح)، والحاكم في المستدرك (١٤/١)، وصححه على شرط مسلم، كلهم من حديث عمر بن الخطاب عليه.

 <sup>(</sup>۲) حدیث صحیح؛ أخرجه البخاری (٤٤١٨)، ومسلم (۲۷٦۹)، وأبو داود (۳۳۱۷)،
 والترمذي (۳۱۰۲)، وابن ماجه (۱۳۹۳)، وأحمد في المسند (۳۹۰/۳).

الوجه الثالث: أن يذكر أحدهم [١] لنزول الآية سبباً ويذكر الآخر سبباً آخر، - لا ينافي الأول -، ومن الممكن نزولها [٢] لأجل السببين جميعاً أو نزولها مرتين مرة لهذا ومرة لهذا قلدا أنهم اختلفوا فيه اختلاف تناقض، فهذا قليل بالنسبة إلى ما لم يختلفوا فيه [٤].

[١] أي: أحد المفسرين.

[٢] أي: الآية.

[٣] وبهذا يتبين أن الاختلاف الثابت عن الصحابة وأئمة التابعين، ليس اختلاف تناقض، ولا اختلاف تضاد، ولكنه اختلاف تنوّع.

[٤] أي: أن اختلاف السلف، إنما هو اختلاف تنوع؛ وذلك أن الاختلاف نوعان:

الأول: اختلاف تضاد وتناقض، وهذا مذموم.

والثاني: اختلاف تنوع، وهو أن يكون كلٌّ من المختلفين على حق، ومثاله:

ا ـ الاختلاف الوارد في استفتاحات الصلاة، فقد ورد عن النبي على عدة استفتاحات منها: «سبحانك اللهم وبحمدك وتبارك اسمك وتعالى جدك ولا إله غيرك» (١)، وهذا هو الذي كان يعلمه عمر هله للناس على منبر النبي على واختاره الإمام المجدد الشيخ محمد بن عبد الوهاب كَلَتُه، وهو أفضل الاستفتاحات؛ لأنه كله ثناء على الله.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح لغيره؛ أخرجه أبو داود (۷۷٥)، والترمذي (۲٤٢)، وقال: حديث أبي سعيد الخدري أشهر حديث في الباب، والنسائي (۲/ ۱۳۲)، وابن ماجه (۸۰٤)، وأحمد في المسند (۳/ ۱۳۶)، وفي الباب عن عائشة أخرجه أبو داود (۷۷۲)، والترمذي (۲٤٣)، وابن ماجه (۸۰۲)، وغيرهم.

ومنها: «اللهم باعد بيني وبين خطاياي كما باعدت بين المشرق والمغرب، ونقني من الخطايا كما يُنقى الثوب الأبيض من الدنس، اللهم اغسلني من خطاياي بالثلج والماء والبرد» (۱) ومنها: الاستفتاح الوارد في صلاة الليل، كما في حديث عائشة أن النبي على كان يستفتح صلاته إذا قام من الليل بقوله: «اللهم رب جبرائيل وميكائيل وإسرافيل، فاطر السموات والأرض، عالم الغيب والشهادة، أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدني لما اختُلف فيه من الحق بإذنك، إنك تهدى من تشاء إلى صراط مستقيم» (۱).

ومنها: استفتاحٌ طويلٌ في صلاة الليل وَرَدَ في حديث ابن عباس<sup>(٣)</sup>. وكل هذا حق، فإذا أتيت بهذا أو بهذا؛ فكله حق ومُجْزِء.

٢ ـ الاختلاف الوارد في صيغ الأذان، فقد ورد عن النبي على أنه علم بلالاً الأذان خمس عشرة جملة: فالتكبيراتُ أربع: الله أكبر، والشهادتان أربع والحيعلتان أربع والتكبيرتان، والتهليل، فهذا أذان بلال(٤).

وأمًّا أذان أبي محذورة الذي علَّمه إياه النبي ﷺ أن يؤذن به (٥) في =

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (٧٤٤)، ومسلم (٥٩٨)، وأبو داود (٧٨١)، وابن ماجه (٨٠٥)، وأحمد في المسند (٢٣١/)، كلهم من حديث أبي هريرة ﷺ.

 <sup>(</sup>۲) حديث صحح؛ أخرجه مسلم (۷۷۰)، واللفظ له، وأبو داود (۷۲۷، ۷۲۸)،
 والترمذي (۳٤۲۰)، والنسائي (۲/۲۱۲ ـ ۲۱۳)، وأحمد في المسند (٦/١٥٦).

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (١١٢٠)، ومسلم (٧٦٩)، وأبو داود (٧٧١)، والترمذي (٣٥٨/١)، وابن ماجه (١٣٥٥)، وأحمد في المسند (٣٥٨/١).

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح لغيره؛ أخرجه البخاري في أفعال العباد (١٣٧)، وأبو داود (٤٩٩)، . والترمذي (١٨٩)، وابن ماجه (٧٠٦)، وأحمد في المسند (٤٣/٤)، وابن حبان في صحيحه (١٦٧٩)، وغيرهم، وفي الباب عن أبي محذورة ﷺ، سيأتي بعده.

<sup>(</sup>٥) حدیث صحیح؛ أخرجه مسلم (۳۷۹)، وأبو داود (۵۰۰، ۵۰۱، ۳۰۰)، والترمذي (۱۹۱، ۱۹۲)، والنسائی (۲/۶)، وابن ماجه (۷۰۸، ۷۰۹).

كما أن تنازعهم في بعض مسائل السنة، كبعض مسائل الصلاة والزكاة والصيام والحج والفرائض والطلاق ونحو ذلك ـ لا يمنع أن يكون أصل هذه السنن مأخوذاً عن النبي عليه وجملها منقولة عنه

= مكة، فهو تسع عشرة جملة، وهو نفس أذان بلال غير أنه يزيد في الشهادتين، فتكون الشهادتان ثمان: أربعاً سراً، وأربعاً جهراً، ويُسمى بالترجيع؛ أي: أن المؤذن يقول بينه وبين نفسه سراً: أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمداً لا الله؛ مرتين، ثم يقول: أشهد أن محمداً رسول الله، أشهد أن محمداً رسول الله؛ مرتين، ثم يعيدهما مرة أخرى، لكن يرفع بهما صوته فيقول: أشهد أن لا إله إلا الله، أشهد أن محمداً رسول الله،

٣ ـ ومن اختلاف التنوع: الاختلاف الوارد في صيغ التشهد، وله أنواع وهي معلومة، مدونة في كتب السنة.

فهذه الأمثلة تُسَمَّى: اختلاف تنوع، وهو ليس مذموماً.

أما اختلاف التضاد والتناقض فهذا هو المذموم، كقوله تعالى: ﴿وَلَكِنِ اللَّهُ مَا اَقْتَـتَلُواْ وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا اَفْتَـتَلُواْ وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُخِتَلُفُواْ فَمِنْهُم مَّن كَفَرَ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ مَا اَقْتَـتَلُواْ وَلَكِنَ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ البقرة: ٣٥٣] فهذا اختلاف مذموم، وكقوله: ﴿وَمَا اَخْتَلَفَ اللَّذِيكَ أُوتُوا الْكِتَلَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَآءَهُمُ الْمِلْمُ بَغْمَا يَبْنَهُمُ ﴾ [آل عـمـران: ١٩] فـهـذا مـن الاختلاف المذموم.

فالاختلاف الوارد عن الصحابة والتابعين في التفسير، هو من النوع الأول، وهو اختلاف التنوع، فكله حق ليس من قبيل اختلاف التّضاد.

بالتواتر [1]. وقد تبين أن الله أنزل عليه الكتاب والحكمة؛ وأمر أزواج نبيه على أن يذكرن ما يتلى في بيوتهن من آيات الله والحكمة. وقد قال غير واحد من السلف: إن الحكمة هي السنة [1]؛ وقد قال على: «ألا إني أوتيت الكتاب ومثله معه» (١) [٣]. فما ثبت عنه أن من السنة فعلينا اتباعه [6]؛ سواء قيل: إنه في القرآن؛ ولم نفهمه نحن أو قيل: ليس في القرآن؛ كما أن ما اتفق عليه السابقون الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان؛ فعلينا أن نتبعهم فيه [7].

<sup>[</sup>١] أي: أن أصل هذه العبادات صحيح متفق عليه، وكله مأخوذ عن النبي ﷺ وجُمَلُه منقولة بالتواتر، لكن الاختلاف الواقع فيها إنما هو في بعض التفصيلات لا في أصلها.

<sup>[</sup>٢] وقد ذكر الآثار عنهم في ذلك الطبري في تفسيره (٢).

<sup>[</sup>٣] قوله: (الكتاب) هو القرآن، (ومثله معه) أي: السنة، فدل على أن السنة وحي ثاني، قال الله تعالى: ﴿وَمَا يَنْظِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ۚ إَنْ هُوَ إِلَّا وَحَىٰ اللهِ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ۗ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَىٰ اللهِ عَنْ الْمُوَىٰ اللهِ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَىٰ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ عَلَا عَلَا عَنْ عَلْمَ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ عَلَا عَلْمَ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَاعِلَا عَلَا عَلَا

<sup>[</sup>٤] أي: عن النبي ﷺ.

<sup>[</sup>٥] يجب علينا اتباع ما ثبت عن النبي ﷺ، سواء أكان هذا الذي ثبت في القرآن؛ ولو لم نفهمه، فيجب علينا أن نؤمن به، ونعتقد أن معناه حق؛ سواء عَلِمْنَا المعنى أو لم نعلمه، وسواء أكان ذلك في لفظ القرآن أو في السنة، فكلُ ما ثبت عن النبي ﷺ، فيجب الإيمان به وتصديقه.

<sup>[</sup>٦] ما اتفقوا عليه، وأجمعوا عليه، فإنه يكون مستنداً إلى نص ؟ =

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح؛ سبق تخریجه ص(۹).

<sup>(7)</sup> (7)

سواء قيل: إنه كان منصوصاً في السنة ولم يبلغنا ذلك، أو قيل: إنه مما استنبطوه واستخرجوه باجتهادهم من الكتاب والسنة[١].

= ولذلك: فإن ما أجمع عليه الصحابة الأولون من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان؛ يجب علينا اتباعه.

[1] يعني: سواء كان هذا الذي أجمعوا عليه ويجب علينا اتباعهم فيه، له نص من السنة لكن لم يبلغنا هذا النص، أو إنهم استنبطوه وأخرجوه باجتهادهم؛ علينا في كلام الحالين أن نتبعهم؛ لأنهم معصومون عن الخطأ، فلا يمكن أن تجمع الأمة على ضلالة، كما جاءت نصوص كثيرة تدل على أن هذه الأمة لا يمكن أن تجتمع على ضلالة، قال على: «لا تجتمع أمتي على ضلالة» ألم المؤمنين بُو إلى تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ ٱلرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا لَبَيْنَ لَهُ ٱللهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ ضلالة» وَسَاءَتُ مَصِيرًا اللهُ اللهُدَىٰ وَيَتَّبِعُ هذا فيه دليل على وجوب اتباع المؤمنين فيما أجمعوا عليه، وأن من خالف المؤمنين فهو متوعد بهذا الوعيد؛ أن يوليه الله ما تولى، ويصليه جهنم وساءت مصيراً.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح لغيره؛ أخرجه الترمذي (٢١٦٧)، وابن أبي عاصم في السنة (٨٠)، و(٨٠)، والطبراني في الكبير (١٣٦٢)، والحاكم في المستدرك (١/١١٥ ـ ١١٦)، والبيهقي في الأسماء ص(٣٢١)، من حديث ابن عمر رفيه، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع (١٨٤٨) وفي الصحيحة (١٣٣١)، ولمزيد من البحث انظر: تخريج السنة لابن أبي عاصم للشيخ الألباني، وفي الباب عن أنس بن مالك رفيه، أخرجه ابن عاصم في السنة (٨٤).



## فصل[١]

فإذا تبين ذلك: فوجوب إثبات العلو لله تعالى ونحوه يتبين من وجوه [٢]:

[۱] لما بين المؤلف تَظُلّهُ في مقدمة هذا الكتاب، أن من لوازم الإيمان بشهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله؛ الإيمان بما أخبر الله به في كتابه، وبما أخبر به نبيه على في سنته، وأن مما أخبر الله به في كتابه، ومما أخبر به رسوله: أسماءه وصفاته جل وعلا، فمن لم يؤمن ويقر بما أخبر الله به عن نفسه في كتابه، وبما أخبر عنه رسوله؛ لم يحقق شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله.

ثم شرع المؤلف بعد ذلك في هذا الفصل، بالجواب عن سؤال السائل الذي كتب هذه الرسالة من أجله، وهو: أنه هل الواجب على المسلم أن يثبت أسماء الله وصفاته وعلوه على عرشه، أو يكتفي بالإيمان بربوبية الله، وأنه الخالق الرازق المدبر؟

[٢] أي: إذا تبين لك مما تقدم ذكره؛ وجوب الإيمان بالأخبار الواردة في الكتاب والسنة، وأن ذلك من تحقيق شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمداً رسول الله، فإنه يجب على المسلم إثبات علو الله على خلقه؛ وذلك لأن الله أخبر بأنه عالى خلقه؛ لم يصدق الله في أخباره.

وقد دَّل على علوه تعالى، أنواعٌ من الدلالات: فتارةً يخبر بأنه خلق السموات والأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش، وقد ذكر الاستواء على العرش في سبعة مواضع، وتارةً يخبر بعروج الأشياء وصعودها وارتفاعها =

= إليه كقوله تعالى: ﴿ بَلَ رَفَعَهُ اللّهُ إِلَيْهِ ﴾ [النساء: ١٥٨]، وقوله: ﴿ إِنّ مُتَوَفِيكَ وَرَافِعُكَ إِنّ ﴾ [آل عمران: ٥٥]، وقوله: ﴿ تَعْرُمُ الْمَلَيْكَةُ وَالرُّومُ إِلِيْهِ ﴾ [المعارج: ٤]، وقوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِّبُ وَالْعَمَلُ الصَّلِحُ يَرْفَعُهُ ﴾ [فاطر: ١٠]. وتارة يخبر بنزولها منه أو من عنده، كقوله تعالى: ﴿ وَالّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِئْبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنزَلٌ مِن رَبِّكَ مُنزَلٌ مِن رَبِّكَ مُنزَلٌ مِن رَبِّكَ مِنْ اللّهَ وَوله: ﴿ وَاللّهِ مِن رَبِّكَ النحل: ١٠]، وقوله: ﴿ حَمْ إِلَى اللّهِ الْعَزِيزِ الْمَكِيمِ ﴿ إِللّهِ اللّهِ اللّهُ إِلَيْهِ إِلَيْهُ إِلَيْ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللهُ الللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللللهُ اللللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللل

وتارة يخبر بأنه العلي الأعلى، كقوله تعالى: ﴿سَبِّحِ اَسَّمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى ﴿ الْعَلَى: ١]، وقوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ﴿ البقرة: ٢٥٥]. وتارة يخبر بأنه في السماء، كقوله تعالى: ﴿ وَأَمِنهُم مَن فِي ٱلسَّمَآ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِ تَمُورُ ﴿ السماء، كقوله تعالى: ﴿ وَأَمِنهُم مَن فِي ٱلسَّمَآ أَن يُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَاصِبَ اللهِ [الملك: ١٦ ـ ١٧]. فذكر السماء دون الأرض ولم يعلق بذلك ألوهية أو غيرها، كما ذكر في قوله تعالى: ﴿ وَهُو ٱلّذِي فِي ٱلسَّمَآ إِلَكُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَكُ ﴾ [الزخرف: ٨٤]، وقال تعالى: ﴿ وَهُو ٱللّذِي وَ ٱلأَرْضِ إِلَكُ ﴾ [الزخرف: ٨٤]، وقال تعالى: ﴿ وَهُو ٱللّذِي وَ ٱلأَرْضِ وَفِي ٱلأَرْضِ إِللّهُ ﴾ [الإنعام: ٣].

وكذلك قال النبي على: "ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء"(١)، وقال للجارية: "أين الله؟ قالت في السماء، قال: أعتقها فإنها مؤمنة"(١)، وتارة يجعل بعض الخلق عنده دون بعض، كقوله تعالى: ﴿وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ وَمَنَ عِندُهُ لَا يَشْتَكْبِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ عِندَهِ [الأنبياء: ١٩].

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح؛ أخرجه البخاري (٤٣٥١)، ومسلم (١٠٦٤)، وأحمد في المسند (٣/ ٤ ـ ٥)، وابن حبان في صحیحه (٢٥) من حدیث أبي سعید الخدري ﷺ.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح؛ أخرجه مسلم (٥٣٧)، وأبو داود (٩٢٠، ٣٢٨٢)، وأحمد في المسند (٥/ ٤٤٧)، وابن أبي عاصم في السنة (١٠٤)، والطبراني في الكبير (٩٣٨/١٩)، وابن حبان في صحيحه (١٦٥) من حديث معاوية بن الحكم السلمي في السل

أحدها أن يقال: إن القرآن والسنن المستفيضة المتواترة وغير المتواترة، وكلام السابقين والتابعين وسائر القرون الثلاثة، مملوء بما فيه إثبات العلو لله تعالى على عرشه بأنواع من الدلالات، ووجوه من الصفات، وأصناف من العبارات.

ويخبر عمن عنده بالطاعة كقوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِكَ لَا يَسَتَكُمِرُونَ عَنَّ عِبَادَتِهِ وَيُسَيِّحُونَهُ وَلَهُ يَسَّجُدُونَ الْنَهِ [الأعراف: ٢٠٦][١].

[١] شرع المؤلف كَثْلَتُهُ بذكر أنواع الأدلة الدالة على علو الله على عرشه وهي كثيرة جداً؛ أفرادها \_ أي: آحادها \_ تزيد على ألف دليل كما ذكر ذلك العلامة ابن القيم، وهذه الأفراد لها قواعد تجمعها وفيما تقدَّم شيءٌ منها. فمن أنواع الأدلة التي ذكرها المؤلف:

١ - أن كل نص ذكر فيه أن الله استوى على العرش؛ فإنه دال على العلو، وهذا في سبعة مواضع من كتاب الله:

الموضع الأول: في سورة الأعراف: وهو قوله تعالى: ﴿إِنَ رَبَّكُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّا اللَّالَةُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

الموضع الشالث: في سورة طه، وهو قوله: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ السَّوَىٰ ( الله: ٥ ].

الموضع الرابع: في سورة الرعد، وهو قوله: ﴿اللَّهُ الَّذِى رَفَعَ ٱلسَّمَلَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا أُمَّ السَّمَلَوَتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا أُمَّ السَّمَوَنِ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الرعد: ٢].

الموضع السادس: في سورة السجدة، وهو قوله: ﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَاللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ السَّنَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ [السجدة: ٤]. =

الموضع السابع: في سورة الحديد، وهو قوله: ﴿هُوَ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَتِ
 وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [الحديد: ٤].

كل هذه المواضع أخبر الله فيها بأنه استوى على العرش، وأتى فيها بلفظة (على) التي تدل على العلو.

فهذه سبعة أدلة تحت قاعدة واحدة.

ومن الأنواع: أن كل نص فيه ذكر العلو؛ فإنه يدل على العلو، كقوله تعالى: ﴿وَهُو الْعَلَيْ الْعَظِيمُ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]، وقوله: ﴿سَيِّحِ اَسْمَ رَبِّكَ الْأَعَلَى الْأَعْلَ الْأَعْلَ الْأَعْلَ الْأَعْلَ: ١]، إلى غير ذلك من أفراد هذه القاعدة.

٢ ـ ومن الأنواع: أن كل نص فيه أن الله في السماء؛ فإنه يدل على أن الله على العرش، كقوله: ﴿ اَلَّمِنَمُ مَن فِي السّماء الملك: ١٦]، والمراد بالسماء هنا العلو، و(في)، للظرفية، ف(في السماء) يعني: في العلو. وكل شيء فوق رأسك؛ فهو في العلو، والله تعالى له أعلى العلو؛ وهو ما فوق العرش. وإذا أُريد بالسماء الطباق المبنية؛ فتكون (في)، بمعنى (على) فيكون معنى (أأمنتم من في السماء) أي: مَنْ على السماء. والأصل أن (في) للظرفية؛ على بابها فقوله: (أأمنتم من في السماء) أي: في العلو. وإذا أريد بها الأجرام؛ فتكون (في) بمعنى (على).

وقد استدلتُ الجهميةُ بقوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَّذِى فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي ٱلْأَرْضِ إِلَهُ ﴾ [الزخرف: ٨٤] على إنكار عُلُوّه على العرش.

وقالوا: إن الله في السماء وفي الأرض وفي كل مكان، وهذه الآية من الأدلة التي ذكرها الإمام أحمد في كتابه الرد على الزنادقة، وقال: وجدوا ثلاثة آيات تشبثوا بها، ومنها هذه الآية، وليس معناها أن ذاته في الأرض، بل المراد: (وهو الذي في السماء إله) يعني: معبود، (وفي الأرض إله) يعني: معبود؛ فهو معبودٌ في السماء، ومعبود في الأرض؛ وهو فوق العرش.

وكذلك: مما يستدلون به، قوله تعالى: ﴿ وَهُو اللّهُ فِي السَّمَاوَتِ وَفِي اَلْأَرْضِّ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ ﴾ [الأنعام: ٣]. وهذه الآية فيها كلام للمفسرين، فمن العلماء من يقرأ: ﴿ وَهُو اللّهُ فِي السَّمَاوَتِ ﴾ ثم يقف، ثم يستأنف بـ ﴿ وَفِي اَلْأَرْضُ يَعْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهْرَكُمْ ﴾، وليس المراد أن ذاته في الأرض، وفيها أقوال أخرى (١).

ومن الأدلة من السنة على هذا النوع، قول النبي على: «ألا تأمنوني وأنا أمين من في السماء»(٢). المراد بالسماء هنا: العلو، والله تعالى له أعلى العلو، وهو على العرش.

٣ ـ ومن الأنواع: أن كل نص فيه الصعود إليه؛ فإنه يدل على علو الله على علو الله على عرشه، كقوله: ﴿إِلَيْهِ يَصَّعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّيِّبُ ﴿[فاطر: ١٠]؛ لأن الصعود لا يكون إلا من أسفل إلى أعلى.

٤ - ومن الأنواع: أن كل نص فيه الرفع إليه؛ فإنه يدل على علو الله تعالى، كقوله: ﴿وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ لَعَالَى، كقوله: ﴿وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ لَا يَكُونَ إلا من أسفل إلى أعلى.
 يَرْفَعُهُ ﴿ [فاطر: ١٠]؛ لأن الرفع لا يكون إلا من أسفل إلى أعلى.

• ومن الأنواع: أن كل نص فيه النزول منه؛ فإنه يدل على عُلوه تعالى، كقوله: ﴿ تَنزِيلُ الْكِنَابِ مِنَ اللهِ الْعَزِيزِ الْخَكِيدِ ﴿ الجاثية: ١]، وقوله: ﴿ مُنزَلُ مِن الرَّحِيدِ ﴾ [فصلت: ٢]، وقوله: ﴿ مُنزَلُ مِن زَيِكَ بِأَلْمَ فِي الْمُعَامِ: ١١٤]، والنزول لا يكون إلا من أعلى إلى أسفل.

7 - ومن الأنواع: أن كل نص فيه السؤال عن الله بـ (أين)؛ فإنه يدل على علوه تعالى؛ كقول النبي ﷺ للّجارية: «أين الله؟»، فقالت: في السماء، قال: (أعتقها فإنها مؤمنة)<sup>(٣)</sup>. فسألها عن الله بأين؟ فقالت: في السماء، فشهد لها بالإيمان.

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٢/ ١٢٧ ـ ١٢٨)، نشر: دار المعرفة، بيروت، ط ثانية: ١٤٠٧هـ.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح؛ تقدم تخريجه ص(٤٠) رقم (١).

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح؛ تقدم تخريجه ص(٤٠) رقم (٢).

فلو كان مُوجَبُ العندية [١] معنى عاماً كدخولهم تحت قدرته ومشيئته وأمثال ذلك؛ لكان كل مخلوق عنده، ولم يكن أحد مستكبراً عن عبادته؛ بل مسبحاً له ساجداً[٢]. وقد قال تعالى: ﴿إِنَّ

٧ ـ ومن الأنواع: أنه يجعل بعض الخلق عنده دون بعض؛ كقوله تعالى: ﴿وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضُ وَمَنْ عِندُهُ لَا يَسْتَكُمُرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ ﴾ [الأنبياء: ١٩]. المراد بالعندية في قوله: (ومن عنده) أي: مَنْ عنده في العلو، ولو كان المراد بالعندية هنا: أنه في الأرض، كما يقول الجهمية؛ لما كان هناك فائدة في التخصيص، ولصار كل من في السماوات والأرض عنده، لو كان الله تعالى في الأرض - كما يزعمون -، لكنه قال: ﴿وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْرُضِ ﴾ ثم قال: ﴿وَلَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْرُضِ عَنده من عَيْده ون بعض؛ دل على أن المراد: العلو؛ لأنه عِبَادَتِهِ ﴾؛ فإذا جعل الخلق عنده دون بعض؛ دل على أن المراد: العلو؛ لأنه لو لم يُرِدُ العلو، لصارت الملائكة والسماوات والأرض كلها عنده؛ لكن لما خصص بعض المخلوقات بأنها عنده؛ دل على أنه في العلو.

[۱] الموجب بفتح الجيم؛ قدمنا أنه: الثمرة والنتيجة، وبكسر الجيم؛ السبب والمقتضى، والمراد هنا: نتيجة العندية.

[٢] يعني: لو كان موجَب العندية المذكور في قوله تعالى: ﴿وَلَهُمْ مَن فِي السَّمَوْتِ وَاللَّرْضِ وَمَنْ عِندَهُم لَا يَسْتَكُمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ معنى عاماً كَكُوْنِ كل من في السماوات والأرض داخلاً تحت قدرته ومشيئته، لكان كل مخلوق عنده، ولصار كل الناس لا يستكبرون عن عبادته، ولكن النصوص دلت على خلاف ذلك، وكذلك الحِسّ والواقع؛ أن الكفرة استكبروا عن عبادته =

اَلَّذِينَ يَسَّتَكُبِرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ الْعَادِ. ٦٠]. وهو سبحانه وصف الملائكة بذلك رداً على الكفار المستكبرين عن عبادته [٢]، وأمثال هذا في القرآن لا يحصى إلا بكلفة [٣].

= كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَكُمْرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ ﴾، وَمَنْ عنده وهم الملائكة الذين هم في السماء، لا يستكبرون عن عبادته. والمقصود: أنَّ جَعْلَ العِنديّة من المعاني العامة؛ بحيث يكون جميع الخلق عنده، كما أنهم جميعاً داخلون تحت قدرته ومشيئته؛ لا يصح؛ لما ذكرناه.

[۱] معنى قوله تعالى: (﴿وَاخِرِينَ﴾) أي: أذلة صاغرين.فهذا جزاء الذين يستكبرون عن عبادته، والملائكة لا يستكبرون عن عبادته.

[۲] فالكفّار يستكبرون عن عبادته وعلى رأسهم إبليس، ومن عنده، وهم الملائكة الذين هم عند الله في السماء، لا يستكبرون عن عبادته.

[٣] يعني: لا يستطيع الإنسان أن يحصى هذا إلا بكلفة ومشقة.

وقد ذكر المؤلف هنا ستة أنواع تدل على علو الله على خلقه، وذكر ابن القيم ما يقرب من واحد وعشرين نوعاً، وطريقة من الطرق النقلية الدالة على أن الله سبحانه فوق السماوات؛ على عرشه في الكافية الشافية (١)، وكل هذه الأدلة ضَرَبَ بها الجهميةُ والمعتزلةُ عُرض الحائط، وأنكروا علو الله على عرشه، وقالوا: إن الله مختلط بمخلوقاته ـ نعوذ بالله مِنْ ذلك ـ بل إنَّ مِنْ متقدمي الأشعرية من كان يثبت العلو، بل الثابت عن أبي الحسن الأشعري وابن كُلاب، إثبات العلو، لكن صار متأخروهم يوافقون الجهمية في نفي العلو، وعامة الأشاعرة على نفي علو الله تعالى، وتفسيره بعلو القَدر، والقَهْر. فكل هؤلاء الذين أنكروا العلو ضربوا بالنصوص المثبتة للعلو، عرض الحائط؛ فالجهمية ـ كما سبق ـ قالوا: إن الله مختلط بمخلوقاته؛ ممتزج بها، وهو في كل مكان، حتى إن بعضهم قال: إنه في =

<sup>(</sup>۱) ص(۱۰۳ ـ ۱۶۲)، نشر دار ابن خزيمة، ط أولى، ۱٤١٦هـ.

= بطون السباع وأجواف الطيور، وفي كل مكان، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً. وهؤلاء النّفاة عارضوا نصوص العلو، بنصوص المعية، كقوله تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُّو أَيْنَ مَا كُنْتُمْ اللَّهُ اللَّهِ الله وقوله: ﴿مَا يَكُونُ مِن بَجُوى ثَلَنْتَةٍ إِلّا هُو سَادِسُهُم وَلا آدَىٰ مِن ذَلِك وَلا أَكُثَرَ إِلّا هُو مَعَهُم هُو كَلِيعُهُم وَلا أَدَىٰ مِن ذَلِك وَلا أَكُثَر إِلّا هُو مَعَهُم الله مخلوقات! وقولهم المحادلة: ٧]؛ قالوا: هذا يدل على أن الله مختلط بالمخلوقات! وقولهم باطل؛ لأن المعية؛ لمطلق المصاحبة \_ كما سيأتي \_ ولا تدل على الاختلاط، ولا الامتزاج، ولا المحاذاة؛ فالعرب تقول: ما زلنا نسير والقمر معنا، مع أن القمر في السماء؛ فالمعنى: أن القمر مُصَاحِبٌ لنا، ولا يدل ذلك: أنه مخالطٌ وممازجٌ لنا. فهؤلاء المعطلة، فهموا فهماً سقيماً؛ فهموا من نصوص المعية: أن الله مختلط بالمخلوقات، وضربوا بالنصوص التي هي أكثر من ألف دليل، ضربوا بها عُرض الحائط، وأبطلوها، وقالوا: إن الله مختلط بالمخلوقات، وطربوا بالنصوص التي هي أكثر من الف دليل، فهو في كل مكان \_ والعياذ بالله \_.

والطائفة الثانية من الجهمية المتأخرين؛ أنكروا العلو، ووصفوا الله بسلب النقيضين \_ وهذا أشد من الأول \_ وقالوا: الله لا فوق، ولا تحت، ولا داخل العالم، ولا خارجه، ولا مباين له، ولا محايث له، ولا متصل به، ولا منفصل عنه!! فأين يكون إذن؟ لا شك أن وصفه تعالى بسلب النقيضين أشد من سلب الصفات عنه؛ لأن سلب نقيضين عن الموجود: مستحيلٌ، وهذه قاعدة عند العقلاء جميعاً؛ وهي أنه: لا يجوز عقلاً سلب النقيضين عن الشيء؛ بل لا بد من إثبات أحدهما دون الآخر، أما أن تنفي الاثنين أو تثبت الاثنين؛ فهذا مستحيلٌ، ولا يمكن عقلاً. فالنقيضان هما: الوصفان اللذان لا يجتمعان ولا يرتفعان، مثل: الوجود والعدم؛ نقيضان لا يجتمعان ولا يرتفعان، فلا تقل: زيدٌ موجود ومعدومٌ؛ في وقت واحد، فهذا غير ممكن؛ وهو: أن تجمع بين النقيضين؛ لأنك إذا قلتَ: موجود؟ انتفى وَصْفُ الوجود عنه.

وكذلك: لا تسلب النقيضين؛ فتقول: زيد لا موجود ولا معدوم؛ فهذا =

= غير ممكن أيضاً؛ لأنك إذا قلت: لا موجود؛ ثبت العدم، وإذا قلت: لا معدوم؛ ثبت الوجود.

ومثل الوجود والعدم، في هذا، الحياة والموت، والعلم والجهل.

فهؤلاء الغلاة الملاحدة يقولون عن معبودهم \_ قبحهم الله \_: لا موجود ولا معدوم، ولا حي ولا ميت، ولا عالم ولا جاهل؛ وهذا مستحيل؛ لأنه لا يمكن سلب النقيضين عن الشيء، فإمّا أن يكون حياً أو يكون ميتاً، وإما أن يكون موجوداً أو يكون معدوماً.

فالخلاصة: أنهم طائفتان:

طائفة قالت: إنه مختلط بالمخلوقات.

وطائفة: سلبوا النقيضين.

والطائفة الثانية أشد؛ لأنهم وصفوه بالمستحيلات. وقد ذكرنا أن نفاة العلو تأولوا النصوص التي فيها: أن الله في العلو، وقالوا: المراد بها علو المكانة والمنزلة والقدر والجاه؛ فمعنى أن الله في السماء، أي: مكانته عالية، وإلا فهو في كل مكان بذاته. ويفسرون العلو بتفسير آخر، وهو: علو القهر والسلطان والغلبة؛ كما قال فرعون: ﴿وَإِنَّا فَوْقَهُمْ قَلْهِرُونَ ﴾ [الأعراف: ١٢٧]، فهؤلاء ينفون العلو الذاتي.

وأهل السنة والحق يقولون: إن الله موصوف بالعلو بأنواعه الثلاثة؛ فهو ثلاثة أنواع: علو الذات، يعني: ذاته علية؛ فوق العرش، وعلو المكانة، والعظمة، والمنزلة، والثالثة: علو القهر والسلطان. قال العلامة ابن القيم كَثَلَتْهُ (١):

والنفوق أنواع ثلاث كلها لله ثابتة بلا نكران فالفوقية والعلو ثلاثة أنواع: علو الذات، وعلو القدر والجاه والمنزلة، وعلو القهر والسلطان.

<sup>(</sup>١) النونية بشرح ابن عيسى (١/٤٠٢).

= فكلها ثابتة لله، وأهل البدع أثبتوا نوعين وأنكروا نوعاً، فأثبتوا علو المكانة وعلو القهر والسلطان، وأنكروا علو الذات. فالنزاع بينهم وبين أهل السنة في علو الذات.

وأجاب النفاة عن حديث الجارية، حينما قال لها النبي على: «أين الله؟» قالت: في السماء. قال: «أعتقها فإنها مؤمنة» (١٠). فشهد لها النبي على بالإيمان.

أجابوا عن هذا؛ قالوا: الرسول ﷺ سأل سؤالاً فاسداً، يناسب عقلها وفهمها، والرسول أراد أن يقول: مَن الله؟ ولم يُرد أن يقول: أين الله؟ لأن الله لا يُسأل عنه بأين؛ لأن أين للمكان، وأنتَ بقولك: أين الله، جعلته في مكان محدود متحيز، وهذا بزعمهم تنقص وكفر؛ لأن الذي يثبت العلو لله، يسمونه كافراً، ويقولون: لأنه تنقص الله، وَجَعَلَهُ محصوراً في مكان، وهو عندهم ذاهب في جميع الجهات، لا يُحصر في مكان؛ لأن الذي يُحصر في مكان، فو الجسم؛ المحدود؛ الحقير؛ المتحيز؛ المخلوق، فهذا هو الذي يكون في مكان، أما الخالق فليس في مكان. ومن قال: إنه في مكان؛ فقد تنقصه؛ ومن تنقصه: فقد كفر. ولهذا: فإنهم يُكَفِّرون من يثبت العلو.

وكذلك يقولون: لا يُشار إلى الله بالأصابع، فلا يَقْبَل الإشارةَ الحسيّة، فلو أشرتَ وعندك جهمي؛ قطع إصبعك في الحال، فاحذر أن ترفع أصبعك إلى السماء وعندك جهمي؛ فإنه يقطع إصبعك في الحال؛ لأنك ـ عنده ـ كافر، مجسم، متنقص للرب.

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح؛ تقدم تخریجه ص(٤٠) رقم (۲).

وأما الأحاديث والآثار عن الصحابة والتابعين فلا يحصيها إلا الله تعالى [1]. فلا يخلو إما أن يكون ما اشتركت فيه هذه النصوص من إثبات علو الله نفسه على خلقه هو الحق أو الحق نقيضه؛ والحق لا يخرج عن النقيضين. وإما أن يكون نفسه فوق الخلق؛ أو لا يكون فوق الخلق ـ كما تقول الجهمية \_[17].

هكذا اتهموا الرسول ﷺ \_ نسأل السلامة والعافية \_.

[۱] هذه مناقشة لأهل البدع الذين أنكروا علو الله على خلقه، فبعد أن ناقشهم بالأدلة على إثبات العلو التي تزيد أفرادها على ألف دليل؛ ناقشهم هنا مناقشة عقلية لا ينفكون عنها. بعد أن بيّن أن الأحاديث والآثار في ذلك لا تحصى لكثرتها.

والمراد بالمنكرين للعلو ولصفات الله، الذين سيناقشهم المؤلف، هم الجهمية: أتباع الجهم بن صفوان، والمعتزلة: أتباع واصل بن عطاء وعمرو ابن عُبيد، والأشاعرة؛ كلهم ينكرون العلو. والأشاعرة يثبتون سبع صفات ليس منها العلو، وهي: الحياة، والكلام، والبصر، والسمع، والقدرة، والعلم، والإرادة. وليس منها العلو، لكن القدامي منهم كأبي الحسن الأشعري وابن كُلَّاب، كانا يثبتان العلو، أما المتأخرون فصاروا مع الجهمية، وهم طائفتان:

طائفة تقول: إنه في كل مكان، حتى قالوا: إنه في أجواف الطيور، وبطون السباع.

وطائفة: سلبت عنه النقيضين، فتقول: لا داخل العالم ولا خارجه، ولا فوق ولا تحت. والمؤلف كَثْلَتُهُ أراد أن يناقشهم مناقشة عقلية حتى الكافر تشمله هذه المناقشة؛ لأن كل عاقل يناقش في هذا.

[٢] يقال لمنكري العلو: هذه النصوص التي فيها إثبات علو الله على =

ثم تارة يقولون: لا فوقهم ولا فيهم ولا داخل العالم ولا خارجه ولا مباين ولا محايث<sup>[1]</sup>، وتارة يقولون: هو بذاته في كل مكان<sup>[7]</sup>. وفي كل المقالتين يدفعون أن يكون هو نفسه فوق خلقه فإما أن يكون الحق إثبات ذلك أو نفيه<sup>[7]</sup>، فإن كان نفي ذلك هو الحق، فمعلوم أن القرآن لم يبين هذا قط ـ لا نصاً ولا ظاهراً ـ ولا الرسول ولا أحد من الصحابة والتابعين وأئمة المسلمين؛ لا أئمة المذاهب الأربعة ولا غيرهم ولا يمكن لأحد أن ينقل عن واحد من المذاهب الأربعة ولا غيرهم ولا يمكن لأحد أن ينقل عن واحد من

= خلقه، هل هي حق أو الحق نقيضها؟ ولا شك أن الحق لا يخرج عن الاثنين. فالنصوص التي سمعتها كلها إمّا أنْ تدل على علو الله على خلقه، أو يكون نقيض ذلك؛ فتدل على أن الله ليس عالياً على خلقه، بل هو في داخل المخلوقات؟ لا شك أنَّ الحق لا يخلوا منهما؛ إما هذا، وإما هذا.

فعندنا نقيضان؛ الحق لا يخلو عن واحد منهما:

الأول: أن الله فوق العرش؛ عال على خلقه، دليله: النصوصُ من الكتاب والسنة والآثار التي لا تحصى ولا تعد. الثاني: نقيضه: أن الله داخل المخلوقات. فعندنا نقيضان، الحقُّ واحدٌ منهما، فإما أن يكون الله نفسه فوق الخلق، أو لا يكون فوق الخلق؛ إما أن يكون الله فوق الخلق، كما يقول أهل السنة والجماعة والرسل وأتباعهم، أو لا يكون فوق الخلق، كما تقوله الجهمية.

[١] المحايث هو الداخل، وهو ضد المباين، وهذا قول الجهمية المتأخرين.

[٢] وهذا قول الجهمية الأولى.

[٣] إما أن يكون الحق إثبات أن الله فوق العرش، أو نفي أن يكون الله فوق العرش.

هؤلاء أنه نفى ذلك أو أخبر به [١٦]. وأما ما نقل من الإثبات عن هؤلاء: فأكثر من أن يحصر [٢].

فإن كان الحق هو النفي دون الإثبات<sup>[٣]</sup>.

[1] لو قلت: إن نفي كونه فوق العرش هو الحق، نقول لك: كيف يكون الحق أن الله مختلط بالمخلوقات ولم يدل على ذلك القرآن لا نصا ولا ظاهراً، ولا قاله الرسول را قاله أحد من الصحابة، ولا قاله أحد من التابعين، ولا أحد من أئمة المسلمين، أو أئمة المذاهب؟! ولا يمكن لأحد أن ينقل عن واحد من هؤلاء أنه ينفي أو يخبر بأن الله داخل المخلوقات، وليس فوق العرش! فلا يمكن أن يكون هذا هو الحق.

[٢] أما نَقْلُ الإثبات، وأن الله فوق العرش: فهذا لا يحصى كثرة، وقد سبق: أن الأفراد تزيد على ألف دليل.

[7] كل هذا مناقشة للذين ينكرون العلو، وقد ابتلي الشيخ بهم، ولا يظن أحد أن الجهمية غير موجودين الآن، بل هم موجودون وبكثرة، وفي كل مكان، وإذا خرجت من هذه البلاد تجد الجهمية، والمعتزلة، وجميع الطوائف؛ بل تجد الاتحادية الذين يقولون: إن الخالق والمخلوق واحد والعياذ بالله \_، وتجد طرق الصوفية وغيرها من الطوائف والفرق. فكل هذه المذاهب موجودة في هذا العصر بكثرة وبقوة، بل أشد من هذا \_ كما تقدم تجدُ الصوفية الذين يقولون بوحدة الوجود، ويقولون: إن الوجود واحد، ويقولون: إن الوجود واحد، ويقولون: الرب هو الخلق، كما قال ابن عربي(١):

السرب حق والعبد حق يا ليت شعري من المكلف إن قلت عبد فذاك ميت أو قلت رب أنى يكلف ويقول: رب مالك، وعبد هالك وأنتم ذلك.

<sup>(</sup>١) الفتوحات المكنة (١/٢) ط. دار صادر.

والكتاب والسنة والإجماع إنما دل على الإثبات ولم يذكر النفي أصلاً = لزم أن يكون الرسول والمؤمنون لم ينطقوا بالحق في هذا الباب؛ بل نطقوا بما يدل \_ إما نصاً وإما ظاهراً \_ على الضلال والخطأ المناقض للهدى والصواب[1]. ومعلوم أن من اعتقد هذا في الرسول والمؤمنين، فله أوفر حظ من قوله تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعُ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُولِهِ عَا تَوَلَىٰ

= فإذا خرجتَ من هذا البلاد إلى الشام ومصر وباكستان وليبيا، تجد غلاة الصوفية هؤلاء. والصوفية لها طرق، وكل طريقة لها شيخ، حتى ذُكِرَ أن طرقهم تصل إلى مائة طريقة؛ كلها موصلة إلى النار. وهذه الطرق أصحاب عقائد فاسدة وشركيات، وبدع. والمقصود: أن بعض الناس يظن أن أصحاب هذه المقالات غير موجودين الآن؛ والواقع خلافُ ذلك.

فالحاصل: أن المؤلف تَخْلَلْهُ يقول: إنَّ نَقْل الإثبات \_ إثبات علو الله \_ عن هؤلاء، أكثر من أن يحصى.

وقوله: (فإن كان الحق هو النفي دون الإثبات) أي: إن كان الحق نفي أن يكون الله على العرش، دون الإثبات: يلزم من ذلك أن يكون الكتاب والسنة والإجماع إنما دل على الإثبات فقط، ولم يذكر النفي، الذي هو بنظركم: الحق، فهذا يلزم منه أمور سيذكرها المؤلف.

[۱] يعني: لو قال الجهمي: إن الحق هو نفي الصفات، ونفي العلو عن الله، دون الإثبات، نقول لهم: الكتاب والسنة والإجماع دل على الإثبات، وليس فيه نفي أصلاً، فعلى قولك يلزم من ذلك أن يكون الرسول على على الضلال والخطأ، ويلزم من ذلك أن يكون المؤمنون لم ينطقوا بالحق في باب الأسماء والصفات؛ فيلزم: أن يكون الرسول والصحابة كلهم على الباطل، وعلى الضلال، وعلى الخطأ المنافى للصواب.

وَنُصَّـٰ إِمِهِ جَهَنَّمٌ وَسَآءَتُ مَصِيرًا ﴿ اللَّهِ ﴾ [1] [النساء: ١١٥].

فإن القائل إذا قال: هذه النصوص أريد بها خلاف ما يفهم منها أو خلاف ما دلت عليه أو أنه لم يرد إثبات علو الله نفسه على خلقه [٢]؛

[١] من اعتقد هذا: وهو أن الرسول والمؤمنين لم ينطقوا بالحق في هذا الباب؛ فله أوفر حظ من هذا الوعيد الشديد، في قول الله تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ البَاب؛ فله أوفر حظ من هذا الوعيد الشديد، في قول الله تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا نَبَيِّنَ لَهُ ٱلْهُدَىٰ وَيَتَبِعَ غَيْرَ سَبِيلِ ٱلْمُؤْمِنِينَ نُوَلِّهِ مَا تَوَلَى وَنُصَلِهِ جَهَنَمُ وَسَاعاً لله ورسوله، ومتبعاً غير سبيل المؤمنين، وهو متوعّد بأن يوليه الله ما تولى ويصليه جهنم، وبهذا يتبين أن مذهب الجهمية والمعتزلة الذين ينفون الأسماء والصفات، هو اتباعٌ لغير سبيل المؤمنين، وهم متوعدون بهذه الآية.

[٢] بين المؤلف كَلِنَهُ موقف أهل البدع من هذه النصوص، فقال: إنهم يقولون: إن هذه النصوص يراد بها خلاف ما يُفهم منها، ويُراد بها خلاف ما دلت عليه، ولا يراد بها إثبات علو الله على خلقه، وإنما يُراد بها علو المكانة.

فالتمسوا لنصوص الصفات أنواع التأويلات الباطلة، وقالوا: لو وصفنا الله بهذه الصفات، وسميناه بهذه الأسماء؛ لشابه المخلوق، والله ليس كمثله شيء.

فإذا قلتَ لهم: هذه النصوص أخبر الله بها عن نفسه، وأخبر بها رسوله عنه، فكيف لا تثبتونها؟ قالوا: هذه النصوص أُريد بها خلاف ما يُفهم منها، ويراد بها معنى آخر معنى مجازي، فالمراد بقوله تعالى: ﴿ثُمَّ ٱستَوَىٰ عَلَى الْمَرَّيِنِ اللَّعراف: ٥٤] أي: استولى. والمراد بقوله: ﴿وَضِى اللهُ عَنْهُمْ ﴾ [البينة: ٨] أي: أثابهم. والمراد بقوله: ﴿عَضِبَ اللهُ عَلَيْهِمِ المجادلة: ١٤] أي: عاقبهم. والمراد بقوله: ﴿وَهُو الْعَلِيمُ اللهُ عَلَيْهِم المراد بقوله: ﴿وَهُو الْعَلِيمُ اللهُ عَلَيْهِم المراد: أنه فوق العرش بذاته؛ مستو عليه.

فهذا هو موقف أهل البدع من نصوص الصفات.

وإنما أريد بها علو المكانة ونحو ذلك[١].

كما قد بسطنا الكلام على هذا في غير هذا الموضع [<sup>٢]</sup>، فيقال له: فكان يجب أن يبين للناس الحق الذي يجب التصديق به باطناً وظاهراً [<sup>٣]</sup>.

[۱] هذا قول الجهمية، والمعتزلة، والأشاعرة فيما عدا الصفات السبع، التي يثبتونها وهي: الحياة، والكلام، والبصر، والسمع، والعلم، والقدرة، والإرادة، وما عداها فيتأولونها؛ كالمعتزلة، والجهمية.

[٢] بسط المؤلف تَظَلَّلُهُ الكلام عن هذا في مجموع الفتاوى، وفي التدمرية، وفي الحموية، وفي بيان تلبيس الجهمية، وغيرها من كتبه.

[٣] أجاب المؤلف عن هذا التأويل الباطل، فقال لهذا المتأول: لو كان المراد بهذه النصوص: خلاف ما يُفهم منها، وما دلت عليه من إثبات علو الله، وكان المراد بها على زعمكم: علو المكانة؛ لكان ذلك خلاف الظاهر والحقيقة، ولصار المراد بها: المعنى المجازي. والله تعالى قد وصف نبيه بأنه قد بين للناس نصوص الكتاب، ووصف الكتاب العزيز نفسه؛ بأنه مبين، وأنه حكيم، فكيف يريد بهذه النصوص المعنى المجازي بدون أن يأتي بقرينة تدل على المراد؟!

لو كان المراد بها علو المكانة، لقال الرسول على، وهو أفصح الناس: ليس المراد بها علو الله على خلقه، بل المراد بها علو المكانة؛ حتى لا يضل الناس. ويلزم من قولهم هذا: أن نصوص الكتاب والسنة أضلت الناس ـ كما سيبين المؤلف كَلَّهُ ـ، وقد قالوا أيضاً: إن ظاهر الكتاب والسنة يفيدان الكفر والباطل؛ ونحن نريد أن ننزه كلام الله عن الباطل؛ فلا نأخذ بظاهرهما، بل نتأولهما؛ حتى لا نقع في الكفر. فجميع أهل البدع، يقولون: الذي يُثبت الصفات لله، ويقول: إنَّ الله مستوعلى العرش، وأنه يتكلم حقيقة، وله علم حقيقة، وله سمع، وبصر حقيقة؛ فهذا كافر، وقالوا: لأنه تنقص الرب، ووصفه بصفات المخلوقين، وشبَّه الله بخلقه.

بل ويبين لهم ما يدلهم على أن هذا الكلام لم يُرَد به مَفْهُومُه ومقتضاه [1]، فإن غاية ما يُقَدَّرُ أنه تكلم بالمجاز المخالف للحقيقة [٢] والباطن المخالف للظاهر.

وقالوا: ظاهرُ القرآن كقوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْبَصِيرُ ﴾؛ فيه إثبات العلم السمع وإثبات البصر، وكذلك قوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْكَيْمُ ﴾؛ فيه إثبات العلم والحكمة لله ﷺ، وكذلك قوله: ﴿رَضِى اللّهُ عَنْمٌ ﴾؛ فيه إثبات الرضا وقوله: ﴿وَهُوَ ٱلْعَلِينُ ٱلْعَظِيمُ فيه: إثبات العلو. فلو أثبتنا هذه النصوص؛ لكان المخلوق أيضاً يوصف بأنه يرضى، وبأنه سميع، وبأنه بصير، وبأنه في العلو؛ فنكون قد شبهنا الله بخلقه؛ ومن شبه الله بخلقه: كفر؛ لأن الله يقول: ﴿لَيْسَ كَمْ أَلِهِ عَنَى المُحْرِجِ إِذاً ؟ قالوا: كَمْ النصوص، ونقول: المراد بها: المعنى المجازي لا الحقيقي، والذي دلنا على ذلك؛ هو العقل. فالعقلُ هو الذي صرف النصوص عن ظاهرها إلى المعنى المجازي؛ لأننا لو أبقيناها على حقيقتها؛ لكانت متضمنةً للكفر \_ والعياذ بالله \_.

هكذا وصفوا كتاب الله وسنة نبيه، بأن ظاهرهما الكفر ـ والعياذ بالله ـ.

فالمؤلف كَلَّلُهُ يقول: لو كان المراد بها المعنى المجازي ـ كما يقولون ـ: لكان الواجب على الرسول أن يبين للناس ذلك، ويقول: افهموا من النصوص المعنى المجازي؛ لأن الله وصفه بأنه يبين معاني القرآن، فقال: ﴿وَأَنْزَلْنَا ۚ إِلَيْكَ ٱلذِّكِ َ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُرِّلُ إِلَيْهُم ﴾ [النحل: ٤٤]، فإذا سكت ولم يبين؛ يكون قد كتم الحق، وخان الأمة ـ والعياذ بالله ـ.

[1] يعني: أن الرسول ﷺ حينما أخبر بهذا الكلام؛ وهو لم يُرد مفهومه ومقتضاه، وإنما أراد المعنى المجازي: كان يجب عليه في هذه الحالة أن يبين لهم ذلك، حتى يعتقدوا الحق، ولا يعتقدوا الباطل.

[٢] يعنى: إذا قلنا: إن المراد بالعلو: علو المكانة، صار المراد: المعنى =

ومعلوم باتفاق العقلاء أن المخاطِبَ المبيِّنَ إذا تكلم بمجاز فلا بد أن يقرن بخطابه ما يدل على إرادة المعنى المجازي<sup>[1]</sup>؛ فإذا كان الرسول المبلغ المبين الذي بين للناس ما نزل إليهم<sup>[۲]</sup> يعلم أن المراد بالكلام خلاف مفهومه ومقتضاه، كان عليه أن يقرن بخطابه ما يصرف القلوب عن فهم المعنى الذي لم يُرِد<sup>[۳]</sup>، لا سيما إذا كان باطلاً لا يجوز اعتقاده في الله أن عليه أن ينهاهم عن أن

= الباطن، مع أنّ الظاهر هو: العلو الحسي \_ أي: علو الذات \_، فإذا قلتم: المراد علو المكانة، صار المراد: المعنى الباطن؛ فلا بد أن يبين الرسول على المدا، ويقول: ما أردتُ المعنى الظاهر، وإنما أردتُ المعنى الباطن المجازي!

[۱] يعني: أن الذي يخاطب الناس حينما يتكلم، إن كان يريد بخطابه المعنى الحقيقي، فإنه يسكت؛ لأن هذا هو الذي يُفهم منه، وأما إن كان يريد به معنى مجازياً؛ فلا بد أن يبينه حتى لا يضل الناس. لكن هل قال الرسول: ليس المراد بهذه النصوص ظاهرها؟ الجواب: أنه لم يقل ذلك.

[٢] إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمَ﴾ [النحل: ٤٤].

[٣] إذا كان يعلم أنه ما أراد المعنى الظاهر الحقيقي، وإنما يريد المعنى المجازي، فعليه أن يقرن بخطابه ما يصرف القلوب عن فهم المعنى الذي لم يُرد؛ فيقول: ما أردتُ هذا، وإنما أريد: علو المكانة، والقهر، والسلطان، لا علو الذات. فهل قرن في كلامه ما يدل على أنه أراد خلاف ظاهر اللفظ؟ الجواب: أنه لم يقرن شيئاً من ذلك.

ومعنى قوله: (لم يُزِد) أي: باعتبار أنه لم يُرد من اللفظ ظاهره.

[٤] إذا كان المعنى باطلاً، لا يجوز اعتقاده في الله: فيجب عليه أن يبين ذلك للناس.

يعتقدوا في الله ما لا يجوز اعتقاده إذا كان ذلك مخوفاً عليهم[١].

ولو لم يخاطبهم بما يدل على ذلك فكيف إذا كان خطابه هو الذي يدلهم على ذلك الاعتقاد الذي يقول النفاة هو اعتقاد باطل<sup>[۲]</sup>. فإذا لم يكن في الكتاب ولا السنة ولا كلام أحد من السلف والأئمة ما يوافق قول النفاة أصلاً<sup>[۳]</sup>، بل هم دائماً لا يتكلمون إلا بالإثبات [<sup>13]</sup>؛ امتنع حينئذ ألا يكون مرادهم الاثبات، وأن يكون النفي هو الذي يعتقدونه ويعتمدونه <sup>[6]</sup>،

[١] إذا كان يخشى عليهم أن يعتقدوا اعتقاداً باطلاً: فيجب يجب عليه أن ينهاهم عن ذلك.

[٢] إذا كان خطابه أصلاً يدل على اعتقاد ثبوت هذه الصفات، والنفاة يقولون: هذا اعتقاد باطل، نقول: لماذا لم يبين للناس أن المراد بها: المعنى المجازي؛ ويقول لهم: إنما أردتُ المعنى المجازي، ولا تعتقدوا المعنى الظاهر؟!

[٣] أي: ليس في الكتاب، ولا في السنة، ولا في كلام أحد من السلف: أن المراد نفي الصفات، وأن المراد بهذه النصوص نفي العلو.

[٤] السلف لا يتكلمون إلا بالإثبات، وهذه طريقتهم، على العكس من طريقة النفاة الذين يتكلمون بالسلوب.

[0] يعني: إذا لم يكن في الكتاب ولم يكن في السنة ولا في كلام السلف والأئمة، ما يوافق قول النفاة الذين يقولون بنفي الصفات، وإنما فيه أنهم تكلموا بالإثبات، أي: إثبات الأسماء والصفات، فحينئذ نقول: يمتنع ويستحيل أن يكون مرادهم النفي، وإنما يتعيَّن أنْ يكون مرادهم الإثبات؛ لأن الكتاب دال على الإثبات، والسنة دلت على الإثبات، وكلام السلف دال على الإثبات، فكيف نقول: إنه دل على النفي؟! فيستحيل أن يكون مرادهم النفي، وهم ما تكلموا بالنفى، ويستحيل أن يكون مرادهم النفي، وهم عا تكلموا بالنفى، ويستحيل أن يكون النفى هو الذي يعتقدونه ويعتمدونه، وهم =

وهم لم يتكلموا به قط ولم يظهروه، وإنما أظهروا ما يخالفه وينافيه.

وهذا كلام مبين لا مخلص لأحد منه، لا مخلص لأحد عنه الكن المجهمية المتكلمة هنا كلام وللجهمية المتفلسفة كلام [٢].

= لم يتكلموا به قط ولم يظهروه، وإنما أظهروا ما يخالفه وينافيه؛ من إثباتهم للأسماء والصفات، وردّهم على أهل البدع، ولو كان مرادهم النفي لتكلموا به ولأظهروه؛ إذْ لا مانع يمنعهم.

[1] يعني: هذا الذي تقدَّم، كلام واضح لا يستطيع النفاة أن يتخلصوا منه، أو أن يجيبوا عنه؛ ولهذا قال المؤلف: "وهذا كلام مُبَيّن لا مخلص لأحد عنه". فهؤلاء النُّفاة يقولون: الله وَكَلَنَا إلى العقول، فعرفنا بعقولنا أن هذا لا يليق بالله. نقول لهم: لو كان هذا لا يليق بالله، فلماذا أنزل الله الكتاب والسنة وفيهما هذا الذي تنكرونه وتتأولونه? لا شك أنه أنزلهما للعمل والتدبر والفهم والتطبيق، فهاتوا لنا حرفاً واحد يدل على قول النفاة من الكتاب العزيز، أو من السنة، أو من قول السلف؟! فإذا طالبناهم بهذا فإنهم لن يجدوا من ذلك شيئاً فيقال لهم: فكيف تحملون نصوص الصفات على المعنى المجازي؟! لا شك أن هذا مردود؛ لأنه لو كان يراد منها المعنى المجازي لكان قد تكلم به بعض السلف، أو وُجد بعض الآيات، أو بعض النصوص تدل على ذلك، ولكن لم يوجد ولو حرف واحد؛ لا في كلام الله، ولا في سنة رسوله، ولا في كلام أحدٍ من السلف، ولا في كلام الله، ولا في سنة رسوله، ولا في كلام أحدٍ من السلف، ولا في كلام الأئمة؛ ما يدل على النفي.

[7] ذكر المؤلف كلام الجهمية، وهم طائفتان: الجهمية المتكلمة، وهم: المعتزلة والأشاعرة، وسموا بالجهمية المتكلمة؛ لأنهم أهل كلام، وأهل بدع، وجهمية متفلسفة الذين هم في الأصل فلاسفة اليونان والرومان، وكلُّ من =

= الجهمية المتفلسفة، والجهمية المتكلمة يتفقون على نفي الصفات والأسماء عن الله ريح الله والكن يختلفون في الطريقة التي يقولون: إنها صُرِفَتْ عن ظاهرها.

والجهمية نسبة إلى الجهم بن صفوان الراسبي، فهو الذي أظهر ونشر القول بنفي الصفات، فنُسب مذهبُ النفاة إليه؛ فقيل: الجهمية، ولكن أول من تكلم في الإسلام بنفي الصفات، هو: الجعد بن درهم، وأنكر من الصفات صفتين: صفة الكلام، وصفة الخُلَّة، وقال: إن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً، ولم يكلم موسى تكليماً.

وإذا أُنكر كلامُ الله؛ فإنه يلزم من ذلك إنكار الكتب المنزلة، وإنكار الرسل والأنبياء، ويلزم من ذلك أيضاً: أن لا يكون بعث ولا جنة ولا نار.

وكذلك قال الجعد: الخُلَّة معناها: الفقر؛ فقال: ليس معنى أن الله اتخذ إبراهيم خليلاً؛ أنه محبوب عند الله؛ بل معناه: أنه فقير محتاج إلى الله. ويُردُّ عليه: بأنه: لو كان معنى الخليل هو الفقير المحتاج إلى الله؛ لصار الكفار أيضاً فقراء محتاجين إلى الله! ولم يكن هناك ميزة للخليل.

فكل الناس فقراء إلى الله، وإنما أراد بنفي حقيقة الخُلَّة؛ التي هي أرفع أنواع المحبة؛ أن يقطع المدد والصلة بين الله وبين خلقه؛ فلا كتاب، ولا رسول، ولا محبة.

ولهذا شدد الإنكار عليه، علماء زمانه من التابعين، حتى أفتوا باستحقاقه للقتل، فقتله خالد بن عبد الله القسري؛ أمير العراق والمشرق؛ بواسط، يوم عيد الأضحى، فأتى به مقيداً وذبحه بالسكين، وكان هو الذي يخطب بالناس، فصلى بالناس صلاة العيد ثم صعد المنبر وخطب الناس خطبة العيد، وقال في آخر الخطبة الثانية: «ضحوا تقبل الله ضحاياكم فإني مضح بالجعد بن درهم؛ فإنه زعم أن الله لم يتخذ إبراهيم خليلاً ولم يكلم موسى تكليماً»، ثم نزل وأخذ السكين وذبحه، والناس ينظرون. فشكره =

= العلماء وأثنوا عليه ومن هؤلاء العلامة ابن القيم كَثَلَفُهُ كما في الكافية الشافية. قال(١):

ولأجل ذا ضحى بجعد خالد ال إذ قال إبراهيم ليس خليله شكر الضحية كل صاحب سنة

قسري يوم ذبائح القربان كلا ولا موسى الكليم الداني لله درك من أخي قربان

ولا شك أن قتله يعدل في الفضل والأجر ضحايا كثيرة؛ لأن قَتْلَهُ فيه قطع لدابر الشر والفساد، لكن قبل أن يقتل كان قد اتصل به الجهم بن صفوان، فنشر مذهب الجهمية، وتوسع في نفي الصفات، واتصل أيضاً بغيره من الصابئة والكفار، فنشر عقيدة نفي الصفات وتوسع في نشرها، فنسبت عقيدة نفي الصفات إليه، فقيل: الجهمية، وإلا فالأصل أن الجعد هو أول من تكلم بذلك. ويقال لهم الجعدية أيضاً.

وقد قتل الجهم أيضاً على يد سلم بن أحوز أمير خراسان(٢).

والجهم ينكر الأسماء والصفات جميعاً، وقد ناظره قوم من فلاسفة الهند يسمون: السمنية؛ اتصل بهم الجهم، وشككوه في إلهه وربه، وكان هؤلاء السمنية لا يؤمنون إلا بالمحسوسات الخمس: السمع، والبصر، والشم، والذوق، واللمس، وما عداه ينكرونه.

فلما التقى بهم الجهم، قالوا له: إلهك هذا الذي تعبد هل رأيته بعينيك؟ قال: لا. قالوا: هل سمعته بأذنيك؟ قال: لا. قالوا: هل شممته بأنفك؟ قال: لا. قالوا: هل شممته بأنفك؟ قال: لا. قالوا: إذاً هو معدوم. فشك في ربه وترك الصلاة أربعين يوماً، ثم لما مضت =

<sup>(</sup>۱) النونية بشرح ابن عيسى (۱/٥٠).

<sup>(</sup>٢) السير (٦/ ٢٦ ـ ٢٧)، لسان الميزان (٢/ ١٤٢)، الأعلام (١٤١/١).



= الأربعون نقش الشيطان في ذهنه أن الله موجود وجوداً مطلقاً، فسلب عن الله جميع الأسماء والصفات، وأثبت لله وجوداً في الذهن، غير مسمَّى ولا موصوف.

ثم تقلد المعتزلة هذه العقيدة، وكذلك الأشاعرة؛ فصار عندهم نوع من التجهم، والمعتزلة كذلك، فيقال: جهمية المعتزلة؛ جهمية الأشاعرة، ويقال لهم: جهمية المتكلمين.

وهناك جهمية متفلسفة، وهم أشد من الجهمية المتكلمة، وهم ملاحدة، قد أنكروا الأسماء والصفات، وسلبوا النقيضين.

وأصل الفلسفة محبة الحكمة، وكلمة (فِيْلا سُوْفَا) تعني: محب الحكمة. والمتأخرون من فلاسفة الروم واليونان وغيرهم؛ ملاحدة، ينكرون الأسماء والصفات.

فالجهمية: جهمية متكلمة، وجهمية متفلسفة وكل منهما ملاحدة، ينكرون الأسماء والصفات، ولا يؤمنون بأسماء الله وصفاته.

والفلاسفة هم العلماء في كل أمة، فكل أمة لها متفلسفة، وهم الحكماء، فالرومان لهم فلاسفة، واليونان لهم فلاسفة، والبربر لهم فلاسفة، وكل دولة لها فلاسفة، لكن الذين اشتهروا هم فلاسفة اليونان المتأخرون، وزعيمهم يقال له: إرسطو، ويقال: إرسطا طاليس، وكان مشركاً يعبد الأصنام والأوثان، ويسمون بالفلاسفة المشائين؛ لأنهم كانوا يدرسون عقائدهم وهم يمشون.

ثم جاء المعلم الثاني: أبو نصر الفارابي، ثم جاء المعلم الثالث: أبو علي ابن سينا، الذي حاول أن يقرّب الفلسفة من الإسلام، وهو في محاولته الشديدة تلك، لم يصل إلى ما وصلت إليه الجهمية الغالية في التجهم.

فهؤلاء الملاحدة فلسفتهم هي الدائرة والمنتشرة. وكان الفلاسفة قبل إرسطو يعظمون الشرائع والإلهيات، ويثبتون الصفات، حتى جاء آخرهم =

أما المتفلسفة والقرامطة [١٦] فيقولون؛ إن الرسل كلموا الخلق بخلاف ما هو الحق وأظهروا لهم خلاف ما يبطنون، وربما يقولون إنهم كذبوا لأجل مصلحة العامة [٢٦].

= أفلاطون، حتى تتلمذ عليه إرسطو فخالف شيخه \_ وهو تلميذ عاق \_ وهو أول من قال بقدم العالم، والقول بقِدم العالم معناه. إنكار وجود الله. وكان الفلاسفة من قبله يقولون: إن العالم حادث، والله أوجده.

[١] القرامطة: فرقة باطنية، وسموا بذلك نسبة إلى قِرْمِط بن حمدان، وهؤلاء ملاحدة يقولون: إن للشريعة ظاهراً وباطناً؛ فالظاهر لعامة الناس، والباطن لهم، فمثلاً يقولون: الصلاة لها ظاهر وباطن؛ ظاهرها: الصلوات الخمس؛ وهذه لعامة الناس؛ ومن عامة الناس: الرسل والأنبياء، وأما الخاصة، فلهم الباطن؛ وهو: معرفة أسرار شيوخهم. هذه هي الصلاة عندهم؛ معرفة أسرار الشيوخ!

والصيام له ظاهر وباطن؛ فالظاهر للمسلمين، وهو: الإمساك عن المفطرات بنية؛ من طلوع الفجر الثاني إلى غروب الشمس، والباطن هو: كتمان أسرار شيوخهم، فإذا كتمت سر الشيوخ؛ فهذا هو معنى الصيام عندهم.

والحج له ظاهر وباطن؛ فظاهره للمسلمين؛ وهو حج المسلمين إلى بيت الله الحرام، وأداء المناسك، والباطن هو: السفر إلى شيوخهم.

[٢] هؤلاء الملاحدة يقولون: إن الرسل كَذَّابون؛ كلَّموا الخلق بخلاف ما هو الحق؛ لأجل مصلحة الناس.

ويقولون: إن النبوة ليست هبةً من الله، وإنما الرسول والنبي، رجل عبقري، عنده ذكاء قوي، وهو يكذب على الناس، ويقول: بالبعث والجزاء، والجنة، والنار، ويأمر بالصلاة، والصيام؛ وهذا كله كذب؛ لكن لما كانت مصلحة الناس تقتضي هذا، كذبوا لهم ولم يكذبوا عليهم؛ وقالوا: فَرْقٌ بين أن تكذب لهم وبين أن تكذب عليهم؛ أن تكذب لهم يعنى: لأجل مصلحتهم، =

فإن مصلحة العامة لا تقوم إلا بإظهار الإثبات وإن كان في نفس الأمر باطلاً [1]. وهذا مع ما فيه من الزندقة البينة والكفر الواضح: قول متناقض في نفسه [٢].

فإنه يقال: لو كان الأمر كما تقولون والرسل من جنس رؤسائكم؛ لكان خواص الرسل يطلعون على ذلك؛ ولكانوا يطلعون خواصهم على هذا الأمر[٣]. فكأن يكون النفي مذهب خاصة الأمة

= حتى يتعايش الناس بسلام، وحتى لا يعتدي أحد على أحد؛ فإذا قيل لهم: إن هناك جنة، وناراً، وحساباً، وعقاباً؛ تعايش الناس بسلام، ولم يعتد أحد على أحد، وإلا فالواقع أنه لا يوجد جنة، ولا نار، ولا حساب، ولا عقاب.

[۱] يقولون: الرسل كذبوا على الناس وأخبروهم بخلاف الحق؛ لأن مصلحة الناس تقتضي هذا؛ وهو: أنه لا تقوم مصلحتهم إلا بإظهار الإثبات، وإلا ففى الواقع ليس هناك لهذه الأشياء حقيقة.

فهؤلاء ملاحدة زنادقة، يقول عنهم شيخ الإسلام كَثَلَتُهُ: أجمع المسلمون على أنهم أكفر من اليهود والنصارى.

[٢] بدأ المؤلف تَظَلَّتُهُ في الرد عليهم، وذلك من وجهين:

الأول: أن كلامكم هذا زندقة وكفر واضح، فهم زنادقة ومنافقون في الدرك الأسفل من النار؛ إذا ماتوا على ذلك.

والثاني: أنه قول متناقض في نفسه؛ مع كونه كفراً صريحاً ونفاقاً. فهذا القول متناقض غير مستقيم؛ وأيُّ عاقل يعرف أنه متناقض.

[٣] هذا بيان وجه كونه متناقضاً؛ وهو أنه: لو كان الأمر كما تقولون: من أن الرسل يعلمون في خاصة أنفسهم، أن المذهب الحق؛ هو مذهب النفاة، وأنه لا يوجد جنة ولا نار، ولا حساب ولا عقاب، لو كان ذلك كذلك؛ لأطلعوا عليه خواصهم، ولأخبروهم بالحقيقة. ومعلوم أن خواص =

وأكملها عقلاً وعلماً ومعرفة [1]. والأمر بالعكس [1]؛ فإن من تأمل كلام السلف والأئمة، وجد أعلم الأمة \_ عند الأمة \_ كأبي بكر وعمر وعثمان وعلي وابن مسعود ومعاذ بن جبل وعبد الله بن سلام وسلمان الفارسي وأبي بن كعب وأبي الدرداء وعبد الله بن عباس وعبد الله بن عمر وعبد الله بن عمر وأمثالهم؛ هم أعظم الخلق إثباتاً [1].

وَكَذَلِكَ أَفَاضَلُ التَّابِعِينَ: مِثْلُ سَعِيدِ بْنِ الْمُسَيَّبِ وَأَمْثَالِهِ وَالْحَسَنِ الْمُسَيَّبِ وَأَمْثَالِهِ وَأَصْحَابِ ابْنِ وَالْحَسَنِ الْبَصْرِيِّ وَأَمْثَالِهِ وَعَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ وَأَمْثَالِهِ وَأَصْحَابِ ابْنِ مَنَّالِهِ وَعَلِيٍّ بْنِ الْحُسَيْنِ وَأَمْثَالِهِ وَأَصْحَابِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَهُمْ مِنْ أَجَلِّ التَّابِعِينَ [13]. بَلُ النُّقُولُ مَسْعُودٍ وَأَصْحَابِ ابْنِ عَبَّاسٍ وَهُمْ مِنْ أَجَلِّ التَّابِعِينَ [13]. بَلُ النُّقُولُ

= الرسول ﷺ، هم صحابته، فهل ثبت عن أحدهم إنكار الجنة والنار، أو أسمائه وصفاته؟ لا يستطيع النفاة أن يخبروا بذلك عن علم.

[١] لو كان الأمر كما تقولون؛ لكان النفي مذهب الخواص، وهم الصحابة، ويكون مذهب العامة الإثبات.

[٢] لأن كلام السلف والصحابة كله إثبات الأسماء والصفات، وإثبات الجنة والنار، على العكس من مذهب النفاة.

[٣] هؤلاء هم خاصة الرسول، ومذهبهم هو الإثبات، ولو كان الأمر كما تزعمون؛ لكان الرسول يطلع خواصه على المذهب الحق؛ وهؤلاء خواصه، وهم أعظم الخلق إثباتاً؛ فبطل ما تدعونه من أن الرسل كذبوا لأجل مصلحة الناس، وأن الحق هو النفى دون الإثبات.

[3] وكذلك أفاضل التابعين؛ لو كان الأمر كما يدعي هؤلاء الملاحدة؛ لكان يجب أن يكون مذهبهم، النفي كما هو الحال في الصحابة؛ وذلك أنهم خواص الصحابة؛ الذين هم خواص الرسول. والواقع أن مذهبهم جميعاً هو الإثبات.

عَنْ هَوُلَاءِ فِي الْإِثْبَاتِ يخبر عَنْ إثْبَاتِهِ كَثِيرٌ مِنْ النَّاسِ<sup>[1]</sup> وَعَلَى ذَلِكَ تَأُوَّلَ يَحْيَى بْنُ عَمَّارٍ وَصَاحِبُهُ شَيْخُ الْإِسْلَامِ أَبُو إسْمَاعِيلَ الْأَنْصَارِيُّ مَا يُرْوَى: «أَنَّ مِنْ الْعِلْمِ كَهَيْئَةِ الْمَكْنُونِ لَا يَعْرِفُهُ إِلَّا أَهْلُ الْعِلْمِ بِاللهِ فَإِذَا ذَكَرُوهُ لَمْ يُنْكِرْهُ إِلَّا أَهْلُ الْغِرَّةِ بِاللهِ (١) تَأَوَّلُوا ذَلِكَ عَلَى مَا جَاءَ مِنْ الْإِثْبَاتِ [1].

[۱] يعني: المنقول عن هؤلاء الأفاضل الإثبات، ونقل هذا الإثبات عنهم كثير من الناس.

[7] أبو إسماعيل الأنصاري الهروي له كتاب «منازل السائرين بين إياك نعبد وإياك نستعين»، هذا الكتاب شرحه الإمام ابن القيم في كتابه «مدارج السالكين»، وأبو إسماعيل الهروي له مواقف مشكورة ضد النفاة، لكن لمّا جاء في باب السلوك وقع فيما وقعت فيه الصوفية، ولما شرح ابن القيم هذا الكتاب بَيّنَ ما فيه من الباطل، واعتذر له ودافع عنه، والمؤلف كَثَلَثُهُ ذكره؛ لأنه معروف بإثبات الأسماء والصفات، فيحيى بن عمار وصاحبه أبو إسماعيل الهروي، تأولوا ما يروى ـ على فرض صحته ـ: «أنّ مِنْ الْعِلْمِ كِاللهِ فَإِذَا ذَكَرُوهُ لَمْ يُنْكِرْهُ إِلّا أَهْلُ الْعِلْمِ بِاللهِ فَإِذَا ذَكَرُوهُ لَمْ يُنْكِرْهُ إِلّا أَهْلُ الْعِلْمِ بِاللهِ فَإِذَا ذَكَرُوهُ لَمْ على ما جاء من الإثبات. وأهل العلم بالله هم الذي يثبتون الأسماء والصفات.

<sup>(</sup>۱) حديث ضعيف جداً، بل موضوع؛ أخرجه أبو عبد الرحمن السلمي في الأربعين الصوفية (۸/ ۲) وأبو عثمان النجيري في الفوائد (۲/ ۷/ ۲)، كما قال الألباني في الضعيفة (۲،۲۲/۲)، وفيه عبد السلام بن صالح وهو أبو الصلت الهروي، وقد اتُّهِم بالكذب، والوضع، وفيه عنعنة ابن جُريج، وهو معروف بالتدليس، وفيه نصر بن محمد الحارث، وهو مجهول. وانظر: السلسلة الضعيفة للشيخ الألباني (۸۷۰) فالتخريج مستفاد منه.

لِأَنَّ ذَلِكَ ثَابِتٌ عَنْ الرَسُول وَالسَّابِقِينَ وَالتَّابِعِينَ لَهُمْ بِإِحْسَانٍ، بِخِلَافِ النَّفْيِ فَإِنَّهُ لَا يُوجَدُ عَنْهُمْ وَلَا يُمْكِنُ حَمْلُهُ عَلَيْهِ [1]. وَقَدْ أَجَمَعَ عُلَمَاءُ الْحَدِيثِ مِنْ الْمَنْقُولِ عَنْ السَّلَفِ فِي الْإِثْبَاتِ مَا لَا يُحْمِي عَدَدَهُ إِلَّا رَبُّ السَّمَوَاتِ [2]. وَلَمْ يَقْدِرْ أَحَدٌ أَنْ يَأْتِي عَنْهُمْ فِي النَّفْي بِحَرْفِ وَاحِدٍ.

[1] يقول كُلُّهُ: إن المعروف عن التابعين هو الإثبات، وعلى ذلك تأولوا هذا الحديث: «إن من العلم كهيئة المكنون لا يعرفه إلا أهل العلم بالله فإذا ذكروه لم ينكره إلا أهل الغرة بالله»، فعلى أي: شيء تأولوه؟ تأولوه على الإثبات. يعني: إثبات الأسماء والصفات لله؛ لأن ذلك هو الثابت عن الرسول، وهو الثابت عن السابقين، والتابعين لهم بإحسان، بخلاف مذهب النفي، فإنه لا يوجد عن الصحابة، ولا عن التابعين، ولا يمكن نقله عنهم.

وهذا الحديث باطل غير صحيح، في سنده رافضي خبيث، فلا يُقبل ولا كرامة، لكن مقصود المؤلف: أنه لو صح؛ فهو محمول على الإثبات، لكنه لم يصح.

ومقصود المؤلف تَظَلَّلُهُ: أن السلف والصحابة والتابعين، كانوا على إثبات الأسماء والصفات لله، خلافاً لأهل البدع الذين ينفونها.

[7] علماء الحديث نقلوا وجمعوا من المنقول عن الصحابة، والتابعين، والسلف، والأئمة، من إثبات الأسماء والصفات نصوصاً وأدلة كثيرة لا يحصيها إلا رب السماوات، ولم يقدر أحد أن يأتي عنهم في النفي بحرف واحد، فلا تجد عنهم ولا حرفاً واحداً فيه نفي الأسماء والصفات عن الله، بل كل النصوص التي وردت عنهم؛ كلها في إثبات الأسماء والصفات لله، ولا تحصى كثرةً كما سبق، ولا يقدر أحد منهم أن يأتي بحرف واحد يفيد النفي؛ إلا أن يكون من الأكاذيب.

إِلَّا أَنْ يَكُونَ مِنْ الْأَكاذيب المختلقة [1] الَّتِي يَنْقُلُهَا مَنْ هُوَ أَبْعَدِ النَّاسِ عَنْ مَعْرِفَةِ كَلَامِهِمْ [7]. وَمِنْ هَؤُلَاءِ مَنْ يَتَمَسَّكُ بِمُجْمَلَاتِ سَمِعَهَا [7]، بَعْضُهَا كَذِبٌ وَبَعْضُهَا صِدْقٌ [3]. مِثْلُ مَا يَنْقُلُونَهُ عَنْ عُمَرَ أَنَّهُ قَالَ: «كَانَ النَّبِيُ عَلَيْ وَأَبُو بَكْرٍ يَتَحَدَّثَانِ يَنْقُلُونَهُ عَنْ عُمَرَ أَنَّهُ قَالَ: «كَانَ النَّبِيُ عَلَيْ وَأَبُو بَكْرٍ يَتَحَدَّثَانِ وَكُنْت كَالزِّنْجِيِّ بَيْنَهُمَا» (١) [8]. فَهَذَا كَذِبٌ بِاتِّفَاقِ أَهْلِ الْعِلْمِ بِالْأَثَرِ.

[١] أي: المكذوبة.

[٢] أي: كلام السلف من الصحابة والتابعين.

[٣] يتمسك بعمومات مجملة توضحها النصوص الأخرى.

[٤] وهذا لا عبرة به، لكن المنقول عن علماء الحديث هو الإثبات.

[0] مثال المجملات التي هي كذب، هذا الحديث الذي ساقه المؤلف عن عمر وَهُمُ قَال: «كَانَ النَّبِيُ ﷺ وَأَبُو بَكْرٍ يَتَحَدَّثَانِ وَكُنْت كَالزِّنْجِيِّ بَيْنَهُمَا». أي: أنهما يتكلمان بنفي الأسماء والصفات عن الله، ولم أفهم كلامهما، كأني زنجي بينهما، والزنوج أعاجم وليسو بعرب.

ويجاب عن هذا بأن نقول: أولاً: أن هذا الحديث موضوع مكذوب، وقد ذكره المؤلف تَظَلَّهُ في الفتاوى، وقال: هذا كذب ظاهر، ولا يرويه إلا جاهل أو ملحد.

<sup>(</sup>۱) حديث موضوع، انظر: مجموع الفتاوي (۱۱/۱۰۱)، والمنار المنيف (۱۱۵).

وَبِتَقْدِيرِ صِدْقِهِ فَهُوَ مُجْمَلُ [1]، فإن قَالَ أَهْلُ الْإِثْبَاتِ [1] كَانَ مَا يَتَكَلَّمَانِ فِيهِ مِنْ هَذَا الْبَابِ لِمُوَافَقَتِهِ مَا نُقِلَ عَنْهُمَا، كَانَ أَوْلَى مِنْ قَوْلِ النفاة إِنَّهُمَا يَتَكَلَّمَانِ بِالنَّفْي [1].

وَكَذَلِكَ حَدِيثُ جِرَابِ أَبِي هُرَيْرَةَ لَمَّا قَالَ: حَفِظْت عَنْ رَسُولِ اللهِ ﷺ جِرَابَيْنِ: أَمَّا أَحَدُهُمَا: فَبَثَثْته فِيكُمْ، وَأَمَّا الْآخَرُ فَلَوْ بَشُته لَقَطَعْتُمْ هَذَا الْبُلْعُومَ (١)[٤]. فَإِنَّ هَذَا حَدِيثٌ صَحِيحٌ؛ لَكِنَّهُ مُجْمَلُ [٥].

[١] هذا هو الجواب الثاني؛ أي: لو سلمنا جدلاً أنه صحيح، فهو مجمل تفسره النصوص الأخرى التي أثبتت الأسماء والصفات لله.

ونحن نُسَلِّمُ لهم من جهةٍ؛ حتى نَرُدَّ عليهم من جهة أخرى، مثل الفارس الذي يكر على العدو، والعدو في مكمنه، فيوهم أنه فر حتى يخرج عليه من مكمنه، فإذا خرج كر عليه وضربه وقاتله، فكذلك نحن نُسَلِّمُ من جهةٍ حتى نضرب الخصم من جهة أخرى.

[٢] لعل صواب العبارة: (فإن قول أهل الإثبات)، وهو أحسن.

[٣] هذا الحديث كذب، ولو قُدِّر صحته فيكون قولُ أهل الإثبات مقدَّماً على قول أهل النفي، فيفسَّر بما يوافق قول النفاة، ولا يفسر بما يقوله أهل النفي؛ لأنه يوافق ما نُقل عن أهل الإثبات.

[٤] هذا الحديث صحيح، وقد رواه البخاري في كتاب العلم.

[٥] قوله: (أما وعاء بثثته فيكم)؛ أي: حدثتكم به وأخبرتكم به. وقوله: (وأما الآخر لو فلو بثثته لقطعتم هذا البلعوم) أي: أني كتمته، ولو أخبرتكم به لقُتِلْتُ. يقول رَفِيْهُ: حفظتُ عن النبي ﷺ قسمين؛ قسم حدثتكم =

<sup>(</sup>١) خبر صحيح؛ أخرجه البخاري (١٢٠).

وَقَدْ جَاءَ مُفَسَّراً: أَنَّ الْجِرَابَ الْآخَرَ كَانَ فِيهِ حَدِيثُ الْمَلَاحِمِ [1]، وَلَوْ قُدِّرَ أَنَّ فِيهِ مَا يَتَعَلَّقُ بِالصِّفَاتِ فَلَيْسَ فِيهِ مَا يَدُلُّ الْمَلَاحِمِ [1]؛ بَلْ الثَّابِتُ الْمَحْفُوظُ مِنْ أَحَادِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ كَحَدِيثِ عَلَى النَّفْيِ [1]؛ بَلْ الثَّابِتُ الْمَحْفُوظُ مِنْ أَحَادِيثِ أَبِي هُرَيْرَةَ كَحَدِيثِ إِنْيَانِهِ سبحانه يَوْمَ الْقِيَامَةِ (1)، وَحَدِيثِ النُّزُولِ (1)، وَالضَّحِكِ (٣) وَأَمْثَالُ ذَلِكَ كُلُّهَا عَلَى الْإِثْبَاتِ [٣].

= به، وقسم سكتُ عنه، فالذي سكت عنه أخشى من القتل لو بثثتُه. قال العلماء: الذي بث فيهم هي أحاديث الأحكام والسنن، والذي سكت عنه هي أحاديث الملاحم والأمراء الظلمة في آخر الزمان، وهذه الأحاديث لا تتعلق بدين الناس ولا مصالحهم في شيء.

[1] كما في صحيح البخاري وأحاديث الملاحم والفتن وأمراء الجور والظلم.

[٢] لو قدر فرضاً أن في هذا الجراب الذي كتمه ما يتعلق بالصفات؛ لكان فيه أيضاً ما يدل على الإثبات، ولم يكن فيه ما يدل على النفي.

[٣] لأن هذا هو المحفوظ من حديث أبي هريرة؛ فكل الأحاديث التي حدث بها هي في الإثبات دون النفي، كَحَدِيثِ: «إِنْيَانِهِ سبحانه يَوْمَ الْقِيَامَةِ»، وهو حديث الرؤية الطويل، وفيه: «يأتيهم الله في صورته التي يعرفون» (٤٠)؛ =

<sup>(</sup>۲) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (١١٤٥)، ومسلم (٧٥٨)، وأبو داود (١٣١٥)، والترمذي (٤٤٦)، وابن ماجه (١٣٦٦)، وأحمد في المسند (٢/٢٦٧، ٢٨٢، ٤١٩)، وابن أبي عاصم في السنة (٤٩٢)، وابن حبان في صحيحه (٩٢٠) كلهم من حديث أبي هريرة ﷺ. .

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (٢٨٢٦)، ومسلم (١٨٩٠)، وابن ماجه (١٩١)، وابن حبان في صحيحه (٢١٥) كلهم من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح تقدم برقم (١).

وكذلك حَدِيثِ النُّزُولِ ممن رواه: أبو هريرة، وهو حديث متواتر؛ رواه أهل السنن والمسانيد، وهو قوله ﷺ: «ينزل ربنا كل ليلة إلى سماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر فيقول: من يدعوني فأستجيب له من يسألني فأعطيه من يستغفرني فأغفر له»(١) حتى يطلع الفجر. وهذا النزول يليق بجلال الله وعظمته، فنؤمن بأن الله ينزل ولا نعلم كيف ينزل، وهو فوق العرش. لكن هؤلاء النفاة يقولون: العقل دل على نفي الأسماء والصفات عن الله، وظاهر الشرع دل على إثبات الأسماء والصفات، والعمدة على العقل، فيكون الشرع - على قولهم - قد أفاد الناس ضلالاً، والعقل أفاد الناس هدى، وعلى ذلك فيكون الرسول نصب للناس أسباب الضلال؛ وذلك أنه أخبرهم بشيء باطل، فأخبرهم بالقرآن والسنة اللذين فيهما إثبات الأسماء والصفات. فتكون هذه النصوص من الكتاب والسنة قد أفادت الناس الضلال، والهدى إنما استُفيد من العقل؛ قالوا: إن عقولنا دلتنا على أن إثبات الأسماء والصفات لله باطل، والحق هو ما دلتنا عليه عقولنا، وهو نفى الأسماء والصفات عن الله، فتكون العقول دلت على النفي، والنصوص دلت على الإثبات، والهُدى إنما استفيد من العقول، فتكون النصوص أفادت الناس الضلال؛ لأنه عكس الهدى، ويكون الرسول على نصب للناس أسباب الضلال، حيث أتى بالكتاب والسنة الذين فيهما إثبات الأسماء والصفات لله، ويكون الله \_ على زعمهم \_ قد أحال العباد على العقول، فقال: تعرفون الهدى من عقولكم، فعقولكم هي التي =

<sup>(</sup>١) حديث صحيح تقدم برقم (٢).



وَلَمْ يُنْقَلْ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ حَرْفٌ وَاحِدٌ مِنْ جِنْسِ قَوْلِ النفاة[١].

وأما الجهمية المتكلمة فيقولون; إن القرينة الصارفة عن ما دل عليه الخطاب هو العقل، فاكتفى بالدلالة العقلية الموافقة لمذهب النفاة [٢]، فيقال لهم أولاً: فحينئذ إذا كان ما تكلم به إنما يفيدهم

= ترشدكم إلى الهدى، أما النصوص من الكتاب والسنة فتفيدكم الضلال!!

وكذلك حديث الضّحِكِ جاء من رواية أبي هريرة، وفيه: «يضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر يدخلان الجنة، يقاتل هذا في سبيل الله فيقتل ثم يتوب الله على القاتل فيستشهد»(١). يعني: اثنيْن: أحدهما: كافر، والآخر: مُسلم، وذلك الكافر يقتل المسلم، فصار شهيداً، ثم يمنُّ الله على الكافر بالإسلام فيتوبُ الله على الكافر الذي أسلم ويستشهد؛ وكلاهما يدخل الجنة.

وهذا الحديث فيه إثبات الضحك لله على ما يليق بجلاله وعظمته، وإثبات الضحك ورد في أحاديث كثيرة منها: «يضحك الله إلى رجلين يقتل أحدهما الآخر يدخلان الجنة، يقاتل هذا في سبيل الله فيقتل ثم يتوب الله على القاتل فيستشهد» (٢).

[١] بل كل الذي نُقل عن أبي هريرة هو الإثبات، فيُحمل ما في الجراب الذي كتمه ـ لو كان فيه شيء من الصفات ـ على الإثبات. وبهذا انتهى الرد على الجهمية المتفلسفة.

[٢] ذكر المؤلف يَظَلَّلُهُ طريقة الجهمية المتكلمة، الذين هم المعتزلة والأشاعرة، الذين يقولون: إن القرينة الصارفة لِمَا دل عليه الخطاب من إثبات =

<sup>(</sup>۱) حدیث صحیح؛ أخرجه البخاري (۲۸۲٦) واللفظ له، ومسلم (۱۸۹۰)، وابن ماجه (۱۹۱)، وابن حبان في صحیحه (۲۱۵)، کلهم من حدیث أبي هریرة ﷺ.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح تقدم فيما قبله.



الإضلال؛ وإنما يستفيدون الهدى من عقولهم: كان الرسول قد نصب لهم أسباب الهدى، وأحالهم في الهدى على نفوسهم[1].

= الأسماء والصفات؛ هو العقل، فالعقل يدل على أنَّا لا نثبت الأسماء والصفات لله؛ لأنَّا لو وصفنا الله بأنه عليم، والمخلوق عليم، وقلنا: إن الله قادر، والمخلوق قادر، وقلنا: إن الله مستو، والمخلوق مستو؛ شبهنا الله بخلقه، والله ليس كمثله شيء؛ فإذاً: العقلُ يقتضي نفيَ الأسماء والصفات عن الله.

وعلى هذا: فأهل السنة الذين أثبتوا الأسماء والصفات؛ مشبهون؛ شبهوا الله بخلقه، ومثلوه بخلقه، وجعلوه مثل خلقه، وقالوا: إن الخالق له علم والمخلوق له قدرة، وهذا تشبيه، والله ذكر في القرآن أنه: ليس كمثله شيء. مع أن هؤلاء النفاة متنازعون فيما بينهم في هذا الباب، وكلٌ منهم يعتمد هذا الأصل الباطل فيما ينفيه ويتأوّله من الصفات.

والمقصود: أنهم يردون ظواهر نصوص الصفات، اكتفاءً بما دلت عليه عقولهم!!

والمؤلف تَظَلَّهُ أجاب عن قولهم: إن القرينة الصارفة لما دل عليه الخطاب؛ هو العقل، بعِدَّةِ أدلةٍ.

[1] هذا هو الجواب الأول؛ أنه لو كان ما تقولون حقاً: من أن العقل يقضي بنفي الأسماء والصفات عن الله رابع وأن العمدة عليه لا على النصوص؛ للزم من ذلك: أن الرسل تكلموا بالضلال، فأتوا بالنصوص التي تفيد إضلال الناس، ولا تفيد هداهم، فيكون الكتاب والسنة قد أفادا الناس ضلالاً، والذي يفيدهم الهدى إنما هي عقولهم؛ لأنهم يقولون: إن العقل هو الذي دلنا على نفي الأسماء والصفات عن الله!

فيلزم على قولهم أن تركهم في الجاهلية خير لهم من هذه الرسالة التي لم تنفعهم؛ بل ضرتهم [١]. ويقال لهم ثانياً: فالرسول عليه قد بين الإثبات الذي هو أظهر في العقل من قول النفاة [٢].

[1] أي: أنه يلزم على هذا القول، أن يكون تَرْكُ الناس في الجاهلية خيراً لهم من الرسالة التي لم تنفعهم بل صارت ضرراً عليهم؛ وذلك أن الرسالة زادتهم ضلالاً وعمى، وهم قبل ذلك لم يعرفوا هذا الضلال؛ فبقاؤهم في الجاهلية أحسن وخير لهم؛ لأنهم لم يكونوا يعرفون الضلال إلا بعد مجيء الرسالة، والهدى إنما هو مأخوذ من العقول!!

[۲] هذا هو الرد الثاني على قولهم (إن العقل دلنا على نفي الأسماء والصفات عن الله، وأن العبرة بما دل عليه العقل). وهو أن يقال لهم: الرسول وقد بين الإثبات فيما جاء به من الكتاب والسنة، وهو أظهر في العقل من قول النفاة، مثل ذكره لخلق الله وقدرته ومشيئته؛ فهذه الأمور التي فيها الإثبات مثل ذكر الله لخلقه وقدرته ومشيئته وعلمه؛ أظهر في العقل من قول النفاة؛ أي: إن العقل أشد وأكثر قبولاً لها من قبوله لقول النفاة، مع أنها غير سائغة عقلاً، ولا شرعاً. وكذلك أيضاً ما يماثل هذه الصفات التي تُعلم بدلالة العقل، وغيرها من الأمور التي تعلم بالعقل من صفاته تعالى، هي أعظم مما يُعلم من نفي الجهمية لها بحجة دلالة العقل على ذلك. فالعقل يَدلُ على قول أهل الإثبات، ويقبل هذا الإثبات الذي جاءت به النصوص، وكذلك دلالة الفطرة على الإثبات: فكل شخص مفطور على إثبات خلق الله، وقدرته، ومشيئته، وعلمه، وأن الله على كل شيء قدير، بل الحيوانات العجماوات إذا أصابها شيء رفعت رأسها إلى السماء؛ لأنها تعلم أن الله قادر وأنه على كل شيء قدير، وأنه هو الذي ينصفها ممن ظلمها.

فمن الآيات الواردة في الإثبات، وهي كثيرة جداً: قوله تعالى: ﴿لَخَلْقُ ٱلسَّمَنَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ أَكَبُرُ مِنْ خَلْقِ ٱلنَّاسِ وَلَكِكِنَّ أَكُمْ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ ﴾ [غافر: ٥٧]، وقوله: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ ٱللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَبَّامٍ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرِّشِ﴾ [الأعراف: ٥٤]، وقوله: ﴿اللَّهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ﴾ [الزمر: ٦٢].= مثل ذكره لخلق الله تعالى وقدرته ومشيئته وعلمه ونحو ذلك ـ من الأمور التي تعلم بالعقل ـ أعظم مما يعلم نفي الجهمية[1]، وهو لم يتكلم بما يناقض هذا الإثبات[٢].

فكيف يحيلهم على مجرد العقل في النفي الذي هو أخفى وأدق<sup>[۳]</sup> وكلامه لم يدل عليه<sup>[٤]</sup>؛ بل دل على نقيضه وضده<sup>[٥]</sup>، ومن

= فذكر الله تعالى خلقه وقدرته، وأنه على كل شيء قدير. وقال: ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَا أَن يَشَآءُ اللّهُ رَبُّ الْعَلَمِينَ ﴿ وَالَ اللّهُ اللّهُ يَعْلِلْهُ ﴾ [التكوير: ٢٩]، وقال: ﴿ مَن يَشَإِ اللّهُ يُعْلِلْهُ ﴾ [الأنعام: ٣٩]، وذكر علمه فقال: ﴿ إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ عَيْبَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ ﴾ [الأنعام: ٣٩]، وقال: ﴿ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ اللّهُ عَلَمُ عَلَيْكُ وَلَا اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَقَالَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَقَالَ اللّهُ وَلَا إِلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ لَهُ إِلَا اللّهُ وَالَّا اللّهُ وَلَا اللّهُ لَا لَهُ مُلّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّ

[١] أي: أعظم من النفي الذي جاءت به الجهمية، وهو نفي الأسماء والصفات.

[٢] أي: الرسول ﷺ لم يتكلم بما يناقض هذا الإثبات بل أتى بالإثبات ولم يتكلم بما يناقضه.

[٣] يعني: الأمور الثبوتية ظاهرة في العقل، وأمور النفي أخفى وأدق، ولا فكيف يحيلهم الرسول على العقول في النفي الذي هو أخفى وأدق، ولا يحيلهم على الإثبات الذي هو أظهر في العقل؟ فأيهما يُقَدَّم: الأظهر أم الأخفى؟ المقدَّم ـ بلا شك ـ هو: الأظهر، فالإثبات أظهر في العقل والفطرة، والنفي أخفى وأدق، ولا يمكن أن يحيل النبي على الأخفى ـ وهو مجرد العقل \_ في النفى، دون الأظهر.

[٤] كلام الرسول ﷺ لم يدل على نفي إثبات الصفات إطلاقاً ولا يستطيع أحد أن ينقل عنه في ذلك نقلاً صحيحاً، بل كل ما رُوي عنه في هذا الباب، فهو كذبٌ موضوع.

[٥] نقيض النفي هو الإثبات.

نسب هذا إلى الرسول ﷺ أن فالله حسيبه على ما يقول [٢]. والمراتب ثلاث: إما أن يتكلم بالهدى أو بالضلال أو يسكت عنهما [٣]. ومعلوم أن السكوت عنهما خير من التكلم بما يضل، وهنا يعرف بالعقل أن الإثبات لم يسكت عنه [٤].

بل بينه، وكان ما جاء به السمع موافقاً للعقل<sup>[٥]</sup>، فكان الواجب فيما ينفيه العقل أن يتكلم فيه بالنفى كما فعل فيما يثبته

[1] أي: من نسب إليه أنه جاء بالنفي.

[۲] قوله: (فالله حسيبه على ما يقول)، هذا فيه وعيد أن الله سينتقم منه، وسيحاسبه على افترائه على الرسول، ونسبة النفى إليه.

[٣] يعني: الأحوال التي يتصورها العقل تجاه الرسول على حينما جاء بالكتاب والسنة ثلاثة أحوال: إما أنه تكلم بالهدى، أو تكلم بالضلال، أو سكت عن الهدى والضلال، وليس هناك أمر رابع يتصوره العقل غير هذه الثلاثة، فالقسمة إذا ثلاثية.

[3] معلوم أن السكوت عن الهدى والضلال خير من التكلم بالضلال، فكونه يتكلم بالهدى؛ هذه هي الدرجة العليا، أو يسكت عنهما، فهذا أفضل من كونه يتكلم بالضلال، والرسول على لم يسكت عن الإثبات، بل أثبت لله الأسماء والصفات في الكتاب والسنة وبيّنه، وهذا البيان للإثبات الذي جاء في الكتاب والسنة؛ يوافقه العقل، فكان الواجب فيما ينفيه العقل أن يتكلم فيه بالنفي، كما فعل فيما يثبته العقل لكن قد عُلم بالعقل أنه لم يسكت عن الإثبات، بل تكلم به وبيّنه، كما سيذكر المؤلف \_ كَالَةُ \_.

[٥] السمع هو الدليل من الكتاب والسنة، سُمِّي سمعياً؛ لأنه مسموع، فأدلة الكتاب والسنة تُسمى أدلةً سمعية؛ لأنها تُسمع بالأذن، والأدلة العقلية: هي التي تُفهم بالعقل.



العقل[١].

وإذا لم يفعل ذلك كان السكوت عنه أسلم للأمة [1]، أما إذا تكلم فيه [1] بما يدل على الإثبات [1] وأراد منهم أن لا يعتقدوا إلا النفي؛ لكون مجرد عقولهم تعرفهم به فإضافة هذا إلى الرسول عليه من أعظم أبواب الزندقة والنفاق [0].

[1] الأدلة من الكتاب والسنة توافق العقل، فما دام أن العقل يوافق الشرع، كان الواجب فيما ينفيه العقل أن يُتكلم فيه بالنفي، وكذلك إذا جاء العقل بما يوافق الشرع من الإثبات، فيجب إثباته، فإذا نفى العقل الصريحُ شيئاً كان الواجب أن يتكلم الشرع بالنفي موافقة له؛ لأنه عقل سليم، هذا معنى قول المؤلف كَلِنهُ؛ أن العقل يدل على أن الرسول جاء بالإثبات، والشرع جاء موافقاً للعقل، فلو قُدر أن العقل الصريح ينفي شيئاً، لوجب على الشرع أن يوافقه؛ لأنه عقل سليم، فالعقل الصريح يوافق النقل الصحيح، وقد ألف شيخ الإسلام ابن تعمية كَلَنهُ كتاباً سماه (موافقة العقل الصريح للنقل الصحيح)، أو (موافقة صحيح المنقول لصريح المعقول)، أو (درء تعارض النقل والعقل)، والعقل الصريح هو الخالص الذي ليس فيه شبهة ولا شهوة، ولا يمكن أن يتعارض نقل صحيح وعقل صريح، فإذا تعارضا فلا بد أن يكون النقل غير صحيح، أو العقل غير صريح، فإذا كان العقل يوافق الشرع في إثبات الأسماء والصفات، ثم جاء صريح، فإذا كان العقل يوافق الشرع فيما ينفيه، كما أنه وافقه فيما يثبته.

[۲] إذا لم يوافق ذلك الشرع ولم يأت بما يدل على الإثبات، فالسكوت عنه أسلم للأمة، أي: يسكت؛ فلا يثبت ولا ينفي.

- [٣] يعنى: في باب الأسماء والصفات.
- [٤] أي: بما يدل ظاهره على إثبات الصفات.
- [٥] يعني: كون الرسول ﷺ تكلم بما يدل على الإثبات، ولكنه يريد من =



ويقال لهم ثالثاً: من الذي سلم لكم أن العقل يوافق مذهب النفاة؛ بل العقل الصريح إنما يوافق ما أثبته الرسول[١]، وليس بين

= الأمة أن يعتقدوا النفي؛ لأن عقولهم تُعَرِّفهم بالنفي، إضافةُ هذا إلى الرسول؛ من أعظم أبواب الزندقة والنفاق. والنفاق هو: أن يتكلم الإنسان بخلاف ما يعتقده؛ فيكون له باطن وظاهر؛ كالمنافقين الذي يُظهرون الإسلام، ويبطنون الكفر.

وكان هؤلاء الذين يُظهرون الإسلام، ويُبطنون الكفرَ على عهد النبي ﷺ يسمون: منافقين، ثم صاروا بعد ذلك يُسمون: زنادقة.

ويُطلق الزنديق على الجاحد، ثم صار في زمننا هذا يُسمَّى المنافق: علمانياً؛ فالعلمانيون منافقون؛ يُظهرون الإسلام، ويُبطنون الكفر، وفيهم صحفيون وغيرهم، وهم معرفون بسب الإسلام، وسب المسلمين بطرق ملتوية، مع تظاهرهم بالإسلام، مع أنهم يطالبون بالشر والفساد، وبهدم المناصب الدينية؛ مثل: هيئة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؛ لما في قلوبهم من النفاق والزندقة؛ ولأنهم منافقون لا يحبون الله ورسوله، ويريدون أن يَظْهَرَ الفسادُ وينتشر، وألا يكون هناك أمر ولا نهي؛ لأن قلوبهم مريضة؛ فهؤلاء العلمانيون: زنادقة منافقون.

فالمنافق هو: الزنديق؛ وهو: العلماني؛ فالمسمَّى واحد، لكن تختلف الأسماء بحسب الأزمان؛ ففي زمن الرسول ﷺ يُسمى منافقاً، ثم بعد ذلك صار يسمى زنديقاً، وفي زمننا يسمى علمانياً.

فالعلماني في حقيقة أمره: يظهر الإسلام ويبطن الكفر، ويريد الشر والفساد للمسلمين، فقلوبهم مليئة بالنفاق والزندقة وإن تظاهروا بالإسلام، وتكلموا به؛ كما كان سلفهم يتكلمون على عهد النبي ﷺ؛ كعبد الله ابن أبي وغيره، لكنهم يَظْهَرُون في أوقات الفتن والأزمات، فيبثون شرهم ومعتقدهم، نسأل الله أن يكفى المسلمين شرهم.

[١] الرد الثالث أن يقال: إنَّ العقل يوافق مذهب أهل الإثبات؛ لأن =

المعقول الصريح والمنقول الصحيح تناقض أصلاً<sup>[1]</sup>، وقد بسطنا هذا في مواضع <sup>[1]</sup>.

= العقل الصريح يوافق النقل الصحيح، وكما بينا سابقاً: أن العقل الصريح هو الخالص؛ الذي ليس فيه شبهة ولا شهوة، فإذا كان فيه شبهة تمكنت من رأسه؛ لم يكن صريحاً. فالواجب ألا يعمل بما دلت عليه تلك الشبهة. أو كانت فيه شهوة - أي: معصية -: من إرادة الفساد والضلال، لم يكن سليماً. فإذا سلم العقل من الشبهة والشهوة، يقال له: عقل صريح، وإذا كان فيه شبه أو شهوة، يقال له: عقل غير صريح. والنقل لا بد أن يكون نقلاً صحيحاً، إما من القرآن أو من السنة؛ بأن يكون السند متصلاً، ورواته عدول ضابطون، ليس فيه علة ولا شذوذ؛ هذا هو النقل الصحيح. فالنقل الصحيح لا بد أن يوافق العقل الصريح.

[1] أي: إذا وُجد عقل صريح ونقل صحيح، فلا يمكن أن يتناقضا، فإن التناقض لا يكون إلا لوجود خلل في أحدهما: إما أن يكون النقل غير صحيح، وذلك لضعف رواته، أو انقطاع في سنده، أو شذوذ في سنده أو متنه، أو لعِلَّة خفية تقدح فيه، وإما أن يكون العقل غير صريح، وذلك لوجود شبهة فيه أو شهوة.

[٢] من أوسع الكتب التي بسط فيها المؤلف هذا المبحث، كتابه العظيم «درء تعارض العقل والنقل»، أو «موافقة المنقول الصحيح للمعقول الصريح»، وبعضهم يختصر الاسم فيسميه «كتاب العقل والنقل»، ويمتدح ابن القيم هذا الكتاب في النونية بقوله (١٠):

واقرأ كتاب العقل والنقل الذي ما في الموجود له نظير ثاني . أي: ليس له في الوجود نظير في بابه.

<sup>(</sup>۱) النونية بشرح ابن عيسى (۲/۲۹۰).

[١] بينا أن ما يَدَّعُونَهُ من أن العقل دل عليه وهو مخالف لما جاء به الرسول، فهو: جهل وضلال.

[٢] ينقله المتأخر منهم عن المتقدم، وهو في حقيقته جهل وضلال.

[٣] من طلب منه فقيل له: حَقِّقْ ما يقوله أئمتُكم بالمعقول، لم يكن عنده جواب؛ لأنه يقلدهم.

[٤] يعني: هؤلاء النفاة الملاحدة من الجهمية المتكلمة والجهمية المتفلسفة، يَكْفُرون بالشرع، ويخالفون العقل؛ لأن العقل الصريح يوافق النقل الصحيح كما سبق.

[٥] يكفرون بالشرع ويخالفون العقل؛ تقليداً لأئمتهم الذين يدعون أن عندهم علم بالعقليات.

[٦] يعني: هؤلاء النفاة مع أئمتهم يقلدون أئمتهم ويتبعونهم على ضلالهم؛ شَبَّهَهُم بقوم فرعون في اتباعهم له على الضلال.

[٧] فرعون استخف قومه حين أطاعوه بقوله لهم: أنا ربكم الأعلى.

﴿ فَأَخَاذُنَكُ وَجُنُودَهُ فَنَابَذُنَهُمْ فِي ٱلْبَاتِي ﴿ فَأَنظُرَ كَيْفَ كَانَ عَنْفِئُهُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [القصص: ٤٠].

﴿ وَجَعَلْنَهُمْ أَيِمَةً يَلْعُونَ إِلَى ٱلتَّكَارِّ وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ لَا يُنْصَرُونَ اللهُ وَأَتْبَعْنَكُهُمْ فِي هَلَهِ وَٱلدُّنِيَا لَعَنَكَةً وَيَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ هُم مِن ٱلْمَقْبُوجِينَ اللهُ وَأَتْبَعْنَكُهُمْ فِي هَلَا مِنْ اللهُ وَاللهِ اللهُ اللهُ

[١] أي: في البحر.

[٢] قوله تعالى: (﴿وَبَعَلْنَهُمْ أَيِمَةُ﴾) أي: أئمة ضلال، والأئمة نوعان: أئمة هدى، وأئمة ضلال، وهؤلاء أئمة ضلال.

[٣] إمام النفاة فرعون، وأئمة الإثبات هم محمد وإبراهيم وموسى وسائر الأنبياء والرسل على هذا. فمن نفى الأسماء والصفات عن الله، فهو فرعوني؛ نسبة إلى فرعون، ومن أثبت الأسماء والصفات؛ فهو محمدي؛ إبراهيمي؛ موسوي؛ نسبة إلى محمد، وإبراهيم، وموسى ـ عليهم الصلاة والسلام ـ.

يقول المؤلف تَكُلُهُ: إن فرعون هو إمام النفاة، فقد أنكر الرب العظيم الذي قامت بأمره السماوات والأرض، وكل شيء، وقال: أنا ربكم الأعلى، والنفاة الجهمية أنكروا أسماء الله وصفاته، وقالوا: إن الله ليس له سمع ولا بصر ولا علم ولا قدرة، ولا يوصف بأنه فوق ولا يوصف بأنه استوى ولا بأنه يخلق ويرزق، فلم يشبتوا لا الأسماء ولا الصفات. وهذه الصفات هي صفات المعدوم، فكذلك هؤلاء الملاحدة يقولون عن معبودهم: إنه ليس له سمع ولا بصر ولا قدرة ولا هو تحت، ولا فوق، ولا يمين، ولا يسار، ولا مباين، ولا محايث، ولا يصعد، ولا ينزل، ولا يخلق، ولا يرزق، ولا يحيي، ولا يميت، ولا يتصف بأي صفة، فلو قلت: صَفْ لِيَ المعدوم بأكثر من هذا؟ لما استطعت.

فهؤلاء الملاحدة النُّفاة؛ إمامهم هو فرعون؛ لأنه أنكر وجود الرب، وقال: أنا ربكم الأعلى.

النفاة بأنهم على قوله كما يصرح به الاتحادية من الجهمية النفاة[١].

إذ هو [٢] الذي أنكر العلو وكذب موسى فيه وأنكر تكليم الله لموسى أبن لي صَرَّمًا لَعَلِنَ أَبَلُغُ لموسى أَبِّنَ لِي صَرَّمًا لَعَلِنَ أَبَلُغُ

[۱] محققو النفاة من الجهمية، ومحيي الدين ابن عربي كلهم صرحوا بأنهم على مذهب فرعون، فالاتحادية بأنهم على مذهب فرعون، فالاتحادية وهم ابن عربي وطائفته يقولون: ليس هناك خالق ومخلوق، ولا رب وعبد، إنما الخالق هو المخلوق، والمخلوق هو الخالق، فقالوا: أنت الرب وأنت العبد وأنت الخالق وأنت المخلوق، كما قال ابن عربي (١):

الرب حق والعبد حق يا ليت شعري من المكلف إن قلت عبد فنذاك ميت أو قلت رب أنى يكلف فلا رب ولا عبد، ما ثمَّ إلا واحد.

فصار الاتحادية يصرحون بأنهم على مذهب فرعون، في إنكار الرب؛ فهذا مذهبُ الفرعونية.

[٢] أي: فرعون.

[٣] فرعون أنكر علو الله على خلقه، وكذَّبَ موسى حينما أخبره موسى بأن الله في السماء فقال لوزيره هامان: ﴿ أَبِنِ لِي صَرَّحًا لَعَلِيّ لَمَاذًا ؟ ﴿ لَعَلِيّ السَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَهِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظُنّهُ كَذِبًا ﴾. أَبُلُغُ الْأَسْبَبُ إِلَى السَّمَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَكِ مُوسَىٰ وَإِنِي لَأَظُنّهُ كَذِبًا ﴾. حتى يكذب موسى بأن الله في العلو، قال لوزيره هامان: ابْنِ لي صرحاً حتى أبين لكم كَذِبَ موسى في دعواه: أن الله في العلو، حيث فهم فرعون من موسى أن الله في السماء، ولهذا أراد أن يكذبه فأمر وزيره هامان أن يبني له صرحاً، ولو لم يخبره موسى بأن الله في العلو ما تكلف بأن يضع صرحاً.

<sup>(</sup>١) الفتوحات المكية (٢/١) ط. دار صادر.

فإذا لم يخبره موسى به لم يكن إثبات العلو لا منه ولا من موسى؛ فلا يقصد الاطلاع<sup>[6]</sup> ولا يحصل به ما قصده من التلبيس على قومه بأنه صعد إلى إله موسى في السماء؛ ولكان صعوده إليه كنزوله إلى الآبار والأنهار وكان ذلك أهون عليه؛ فلا يحتاج إلى تكلف الصرح<sup>[7]</sup>. ونبينا على لما عرج به ليلة

<sup>[</sup>١] أي: أن يصعد إلى السماء.

<sup>[</sup>٢] لأجل أن يكذبه.

<sup>[</sup>٣] أي: فرعون.

<sup>[</sup>٤] أي: بالرب.

<sup>[0]</sup> لأن بعض الناس يقولون: إن موسى ما أثبت علو الله، فيرد عليهم الشيخ هنا قائلاً: لو كان موسى لا يثبتُ العلو؛ لصار في هذا مثل فرعون ولما كانت هناك فائدة من قول فرعون لهامان: ﴿ آبَنِ لِي صَرَّعًا لَّعَلِيَّ آبَلُغُ ٱلْأَسْبَبُ ﴾ ولكان ذلك تكلّفاً؛ ما دام أن موسى أخبره بأن لا إله فوق، إذا لا داعي لأن يجعل صرحاً، والحقيقة: أنه إنما جعل الصرح؛ حتى يُكذّب موسى؛ لأن موسى أخبره بأن إلهه فوق، فلو كان موسى لا يثبت العلو فليس هناك حاجة إلى أن يتكلف بالصعود إلى فوق، ولكان صعوده إلى فوق، مثل نزوله إلى الآبار؛ إذ لا فرق بينهما.

<sup>[7]</sup> يبين المؤلف أن فرعون أفهمه موسى أن الله في العلو، لهذا جعل =

الإسراء[1] وجد في السماء الأولى آدم على وفي الثانية يحيى وعيسى ثم في الثالثة يوسف ثم في الرابعة إدريس ثم في الخامسة هارون ثم وجد موسى وإبراهيم.

فلما عرج به وجد في السماء الأولى آدم، وفي الثانية يحيى

= صرحاً حتى يكذبه رداً على بعض الناس الذين يقولون إن فرعون هو الذي أثبت العلو وموسى ما أثبت العلو، وقد تقدَّم شرح هذا.

[١] هذا هو الصواب أن الإسراء والمعراج كانا في ليلة واحدة، والإسراء هو: السفر من مكة إلى بيت المقدس، بصحبة جبريل على البراق، والبراق دابة فوق الحمار ودون البغل، بيضاء لها بريق ولمعان، خطوها مد البصر، أي: نهاية بصرك، فقطع المسافة من مكة إلى بيت المقدس، مثل سرعة الطائرة تقريباً، يمكن أن يكون في ساعة أو في ساعة ونص، أو في ساعتين الله أعلم، فصار البراق سرعته، سُرْعَةَ الطائرة.

ثم عُرج به من بيت المقدس إلى السماء.

والمعراج كهيئة الدرج؛ أي: السلم، فيكون الإسراء من مكة إلى بيت المقدس، والمعراج من بيت المقدس إلى السماء، هذا هو الصواب: أن الإسراء والمعراج، كانا في ليلة واحدة.

ومن كَذَّب إسراء النبي عَلَيْ فقد كفر؛ لأنه كَذَّب الله في قوله: ﴿سُبَحَنَ اللَّهِ مَن كَذَّب الله في قوله: ﴿سُبَحَنَ اللَّهِ مَن الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي بَرَكُنَا حَوْلَهُ ﴾ اللَّهِ اللَّهِ مِن الله الملاحدة ينكرون المعراج، ويقولون بعدم إمكانه عقلاً؛ لأن الجسم الثقيل كيف يصعد طبقات السماء؟! وهذا من خواص الأجسام الخفيفة، التي لها القدرة على الطيران، فيقال لهم: الملائكة أرواح فكيف هبطت؟!

والمقصود: أن هؤلاء لا يثبتون إلا ما دلت عليه عقولهم.

وعيسى، وفي الثالثة يوسف، وفي الرابعة إدريس والخامسة هارون في السادسة موسى وفي السابعة إبراهيم على ما هو معروف في الحديث طويل ثم عرج إلى ربه، ففرض عليه خمسين صلاة ثم رجع إلى موسى، فقال له: «ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف لأمتك فإن أمتك لا تطيق ذلك قال: فرجعت إلى ربي فسألته التخفيف لأمتي»(١) وذكر أنه رجع إلى موسى ثم رجع إلى ربه مراراً[١]، فصدق موسى في أن ربه فوق السموات[٢] وفرعون كذب موسى في ذلك[٣].

[۱] يعني: لمَّا عرج به جبريل إلى ربه، ثُمَّ مر على موسى في السماء السادسة، سأله: ماذا فرض عليك ربك؟ قال: «خمسين صلاة في اليوم والليلة»، قال: ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف لأمتك، فإن أمتك لا تطيق خمسين صلاة في اليوم والليلة، فرجع إلى ربه فسأله التخفيف، ووضع عنه عشراً، أو خمساً على بعض الروايات (۲)، ثم رجع إلى موسى فسأله، فأمره أن يسأل ربه التخفيف، وجعل يتردد بين موسى وبين ربه، حتى وصلت إلى خمس صلوات.

[٢] هذا الشاهد في إثبات العلو؛ أي: صدق محمدٌ موسى، الذي قال له: ارجع إلى ربك فسأله التخفيف لأمتك، فإذا كان الله ليس في السماء، كما يقول المعطلة، فإلى أين يرجع محمد عليه؟! ومحمد عليه كان يتردد بين موسى وبين ربه، فيصعد إلى فوق؛ يصعد ويعرج به جبرائيل، ويتجاوز به السبع الطباق.

[٣] فرعون كذب موسى لما أخبره أن الله في السماء، ومحمد صدق =

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (٣٤٩)، ومسلم (١٦٣) من حديث أبي ذر صلح (١٦٣) وأخرجه النسائي (٤٥٠) عن أنس بن مالك، وابن حزم، وأخرجه ابن ماجه (١٣٩٩) عن أنس وحده. وفي الباب عن مالك بن صعصعة أخرجه البخاري (٣٢٠٧)، ومسلم (١٦٤) وغيرهم.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح تقدم فيما قبله، وقوله خمساً على بعض الروايات صحيحة أخرجها مسلم (١٦٢).



والجهمية النفاة موافقون لآل فرعون أئمة الضلال، وأهل السنة والإثبات موافقون لآل إبراهيم أئمة الهدى. وقال تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ اللَّهُ وَلَا يُبَاتُ مُوافقُونَ لَآلُ إبراهيم أئمة الهدى. وقال تعالى: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِللَّهُ مَعَلَّنَا صَلِحِينَ لَنَهُ وَلَا اللّه الله الله وَيَعْقُوبَ نَافِلَةً وَكُلاً جَعَلْنَا صَلِحِينَ لِنَهُ الله الله الخيرات وإقام «وجعلناهم أئمة [1] يهدون بأمرنا وأوحينا إليهم فعل الخيرات وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وكانوا لنا عابدين». وموسى ومحمد من آل إبراهيم صلوات الله عليهم أجمعين.

= موسى؛ لأن موسى قال لمحمد: ارجع إلى ربك، فصعد إلى فوق، وهذا دليلٌ على أن الله تعالى في العلو.

[۱] الجهمية الذي ينفون الأسماء والصفات يوافقون فرعون الذي أنكر الرب العظيم، وكذب موسى في أن الله فوق، ففرعون أنكر الرب وأنكر العلو، والجهمية يوافقونه، فأنكروا العلو، وأنكروا الأسماء والصفات.

[٢] أي: أئمة هدى، وفرعون وأتباعه: أئمةُ ضلالٍ.

[٣] أما محمد على فهو من سلالة إسماعيل، وذلك أن إبراهيم المرقه الله ابنين: الأول إسماعيل وأمه هاجر، وإسماعيل نبي، ومن سلالته نبينا محمد على الثاني: إسحاق وأمه سارة ابنة عمه، وإسحاق نبي رزقه الله يعقوب، ويعقوب هو إسرائيل، وجميع أنبياء بني إسرائيل من سلالة يعقوب، ومنهم موسى، وأول أنبياء بني إسرائيل موسى، ثم تتابع الأنبياء على بني إسرائيل من بعده، كزكريا، ويحيى، وسليمان، وداود، حتى ختمهم الله بعيسى. فإذاً: أنبياء بني إسرائيل كلهم من سلالة إسحاق، وهم بنو إسرائيل، وإسماعيل من سلالته النبي عليه الصلاة والسلام.

وبما أن إسماعيل وإسحاق أخوان، يكون اليهود والنصارى هم أبناء العم مع العرب؛ لأن أباهم إسحاق، وأبو العرب إسماعيل، وإسحاق وإسماعيل أخوان، فأبنائهم يكونون أبناء العم. الوجه الثاني [1] في تبيين وجوب الإقرار بالإثبات وعلو الله على السموات أن يقال: من المعلوم أن الله تعالى أكمل الدين وأتم النعمة [7]؛ وأن الله أنزل الكتاب تبياناً لكل شيء [7]؛ وأن معرفة ما يستحقه الله وما ينزه عنه هو من أجل أمور الدين وأعظم أصوله [3]، وأن بيان هذا وتفصيله أولى من كل شيء [6]، فكيف يجوز أن يكون هذا الباب [7] لم يبينه الرسول على ولم يفصله ولم يعلم أمته ما يقولون في هذا الباب وكيف يكون الدين قد كمل وقد تركوا على

[١] وهو دليل عقلي.

[٢] كما قال تعالى: ﴿ الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلَمَ دِينَاكُمْ وَيَنَاكُمُ الْإِسْلَمَ دِينَاكُمْ اللهائدة: ٣].

[٣] كـمـا قـال تـعـالــى: ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ﴾ [النحل: ٨٩].

[٤] فإذا كان الدين قد أكمله الله لنا، والنعمة قد أتمها علينا، وأنزل القرآن فيه تبيان لكل شيء، فمن المستحيل أن يكون أجل أمور الدين وأعظمها وهو بيان ما يستحقه الله من الأسماء والصفات وبيان ما ينزه عنه ـ: قد أهمل ولم يبين.

[0] بيان هذا الأمر وهو ما يستحقه الله من الأسماء والصفات، وما يُنزه عنه من النقائص والعيوب؛ هو من أجل أمور الدين، وأعظم أصوله، وبيانه أولى من بيان أي شيء آخر، فكيف يبين النبي على للناس أحكام الاستنجاء والاستجمار، ويترك بيان أجل أمور الدين وأعظمها لهم، وهو ما يستحقه الله من الأسماء والصفات، وما يُنزه عنه؟! فمن المستحيل أن يبين لنا الأمور اليسيرة، ويترك تبيين الأمور الجليلة!.

[7] أي: باب الأسماء والصفات.

الطريقة البيضاء[١].

وهم لا يدرون بماذا يعرفون ربهم: أبما تقوله النفاة أو بأقوال أهل الإثبات[٢].

الوجه الثالث أن يقال: كل من فيه أدنى محبة للعلم أو أدنى محبة للعبادة لا بد أن يخطر بقلبه هذا الباب، ويقصد فيه الحق ومعرفة الخطأ من الصواب<sup>[7]</sup>، فلا يتصور أن يكون الصحابة والتابعون كلهم كانوا معرضين عن هذا لا يسألون عنه ولا يشتاقون إلى معرفته ولا تطلب قلوبهم الحق فيه، وهم ليلاً ونهاراً يتوجهون

[۱] قد ترك الرسول رضي أمته على البيضاء فقال: «تركتكم على البيضاء، ليلها كنهارها، لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك»(۱).

[٢] من المستحيل أن يكون الدين قد كمل، والرسول على قد بين كل شيء لأمته، وتركها على البيضاء، والناس لا يدرون بماذا يعرفون ربهم، هل هو بقول أهل الإثبات أو بقول النفاة؟.

[٣] وهذا معلوم، فكل من فيه أدنى محبة للعلم أو أدنى محبة للعبادة، لا بد أن يخطر بقلبه التطلع إلى معرفة هذا الباب ـ أي: باب الأسماء والصفات ـ، ومعرفة الحق من الصواب فيه، فلا بد أن يخطر على قلب كل أحد معرفة ربه، ويتساءل: هل ربنا متصف بالصفات؟ وما هي الصفات التي اتصف بها؟ وما هي أفعاله؟ . . . إلخ.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه ابن ماجه (٤٣)، وأحمد في المسند (١٢٦/٤)، واللفظ له، وابن أبي عاصم في السنة (٣٣، ٤٨، ٤٩)، والطبراني في الكبير (١١٩/١٨)، والحاكم في المستدرك (١٦/١٩)، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع (٤٣٦٩) كلهم من طريق العرباض بن سارية عليه.

بقلوبهم إليه سبحانه ويدعونه تضرعاً وخيفة ورغباً ورهباً<sup>[1]</sup>، والقلوب مجبولة مفطورة على طلب العلم بهذا ومعرفة الحق فيه، وهي مشتاقة إليه أكثر من شوقها إلى كثير من الأمور<sup>[1]</sup>، ومع الإرادة الجازمة والقدرة يجب حصول المراد<sup>[7]</sup>.

وهم قادرون على سؤال الرسول علي وسؤال بعضهم بعضاً،

[1] إذا كان الصحابة ولله في سائر أحوالهم، بالليل والنهار، يتوجهون بقلوبهم إلى الله ويدعونه تضرعاً وخيفة، ورغباً ورهباً، لا يتصور أن يُعرض جميعهم عن الشوق إلى معرفة هذا الأمر العظيم والسؤال عنه، فلا يسألون الرسول على عن ربهم وعَمَّا يتصف به من صفات الكمال، ونعوت الجلال.

[٢] القلوب مجبولة ومفطورة على طلب العلم بمعرفة هذا الباب، فكل واحد يشتاق إلى أن يعرف ما هي صفات الله؟ هل هو متصف بالصفات أو ليس متصفاً بالصفات.

[7] إذا عزم الإنسان أن يفعل شيئاً، وأراد أن يتحقق له مراده، فإنه لا بد أن يتحقق فيه أمران: الأول: أن تكون عنده إرادة، والثاني: أن تكون عنده قدرة؛ فإن تخلف حصول المراد: فإما أن تكون الإرادة ضعيفة، أو تكون عاجزة غير قادرة إلى الوصول إلى المراد، فكذلك الصحابة في كانت عندهم إرادة جازمة للوصول إلى معرفة ما يتصف به الرب من الأسماء والصفات، وعندهم قدرة على سؤال النبي عن ذلك، فلا يمكن أن يمضي عصر الصحابة ويتوفى الله نبيه، والصحابة لا يدورن ولا يسألون ولا يعلمون أين ربهم، ولا هل هو متصف بصفات، أو هل قول النفاة هو الحق؟ أو قول المثبتين هو الحق. هذا غير ممكن؛ والحال أنهم قادرون على سؤال الرسول في فهم لم يسكتوا عن السؤال حتى توفى الله نبيه، بل قد سألوه عن أشياء كثيرة دون هذا، فكيف لا يسألونه عن أهم الأمور وأعظمها؛ ألا وهو معرفة ما يتصف به الرب من الأسماء والصفات؟!

وقد سألوه عما هو دون هذا؛ سألوا: أنرى ربنا يوم القيامة؟ فأجابهم (۱)[۱]، وسأله أبو رزين: أيضحك ربنا؟ فقال: «نعم» فقال: «لن نعدم من رب يضحك خيراً»(۲). ثم إنهم لما سألوه عن الرؤية قال: «إنكم سترون ربكم كما ترون الشمس والقمر»(۳)[۲]، فشبه الرؤية بالرؤية؛ لا المرئي بالمرئي ألمارئي والنفاة لا يقولون يرى كما

[1] كما جاء في الصحيحين وغيرهما، أنهم سألوا الرسول على: هل نرى ربنا؟ قال: «نعم كما ترون القمر ليلة البدر» (٤). وقال في حديث جرير: «إنكم ترون ربكم كما ترون القمر ليلية البدر لا تضامون في رؤيته» (٥)، فأجابهم عن سؤالهم.

[٢] وفي لفظ: «هل تضارون في رؤية الشمس بالظهيرة صحواً ليس معها سحاب»(٦).

[٣] المعنى أننا نرى ربنا يوم القيامة كما نرى الشمس والقمر من فوقنا، =

(۱) حليث صحيح؛ أخرجه البخاري (٥٥٤)، ومسلم (٦٣٣)، وأبو داود (٤٧٢٩)، والترمذي (٢٥٥١)، وابن ماجه (١٧٧)، وأحمد في المسند (٤/ ٣٦٠، ٣٦٠ \_ ٣٦٥)، وابن أبي عاصم في السنة (٤٤٦، ٤٤٧)، دابن حبان في صحيحه (٧٤٤٢) من حديث جرير بن عبد الله عليه.

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح؛ أخرجه أبن ماجه (١٨١)، وأحمد في المسند (١١/٤، ١٢)، والطيالسي في المسند (١٠٩٢)، والبيهقي في الأسماء والصفات، ص(٤٧٣)، وأحمد في الطيالسي في المسند (٤٥١)، وابن أبي عاصم في السنة (٥٥١)، وعبد الله بن أحمد في زوائد السنة (٤٥٣)، وصححه الشيخ الألباني في السلسلة الصحيحة (٢٨١٠) وذكر له شواهد يصحح بها الحديث فانظرها.

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (٧٤٣٧)، ومسلم (١٨٢)، وقد سبق تخريجه قبل ذلك من حديث أبي هريرة ﷺ.

<sup>(</sup>٤) حديث صحيح تقدم فيما قبله. (٥) حديث صحيح تقدم برقم (١).

<sup>(</sup>٦) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (٤٥٨١)، ومسلم (١٨٢)، واللفظ له من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله الم

ترى الشمس والقمر؛ بل قولهم الحقيقي أنه لا يرى بحال[١].

ومن قال يرى موافقة لأهل الإثبات ومنافقة لهم: فسر الرؤية بمزيد علم فلا تكون كرؤية الشمس والقمر[٢]. والمقصود هنا[٣]:

= والمراد تشبيه الرؤية بالرؤية؛ أي: أنَّا نرى ربنا رؤيةً واضحة، كما نرى القمر والشمس من فوقنا؛ رؤيةً واضحة، وليس المراد تشبيه المرئي بالمرئي؛ أي: تشبيه الله بالشمس والقمر، فالله ﷺ لا يُشَبُّهُ بأحدٍ من خلقه، وإنما المراد تشبيه الرؤية بالرؤية؛ أي: أنَّا نرى الله يوم القيامة من فوقنا رؤية واضحة، كما نرى الشمس والقمر رؤيةً واضحة.

[١] وهذا قول المعتزلة والجهمية.

[7] المعتزلة فسروا الرؤية بمزيد العلم، قالوا: هي زيادة علم. فقالوا عن معنى قوله على «إنكم ترون ربكم كما ترون القمر لا تضارون في رؤيته» أي: تعلمون أن لكم رباً لا تشكون في ربوبيته كما تعلمون أن القمر قمراً. والمعنى يفسد بهذا التفسير، والأشاعرة أثبتوا الرؤية ونفوا الجهة، فقالوا: يُرى لكن لا في جهة. وأرادوا بذلك أن يضعوا يداً مع المعتزلة فنفوا الجهة، ويداً مع أهل السنة فأثبتوا الرؤية؛ فعسر عليهم ذلك فلجؤوا إلى حجج سفسطائية، وهي التي توهم أنها حجة وهي ليست حجة، فقالوا: يُرى لا في جهة! لكن كيف يُرى لا في جهة؟! إذ سُئلوا: هل يُرى من الأمام؟ قالوا: لا؛ هل يُرى من الخلف؟ قالوا: لا؛ هل يُرى من الخلف؟ قالوا: لا؛ هل يُرى من تحت؟ قالوا: لا، فيقال لهم: إذاً: أين يرى؟ فسيقولون: لا في جهة! وهذا قول ماطل؛ فالرؤية لا بد أن تكون بجهةٍ من الرائي؛ فلا بد أن يكون المرئي باطل؛ فالرؤية لا بد أن تكون بجهةٍ من الرائي؛ فلا بد أن يكون المرئي مواجهاً للرائي، ومبايناً له.

فالمعتزلة نفوا الرؤية والجهة، والأشاعرة أثبتوا الرؤية، ونفوا الجهة، وأهل السنة أثبتوا الرؤية والجهة.

[٣] أي: خلاصة هذا الوجه.

أنهم [1] لا بد أن يسألوه عن ربهم الذي يعبدونه، وإذا سألوه فلا بد أن يجيبهم [1]. ومن المعلوم بالاضطرار أن ما يقوله الجهمية النفاة لم ينقل عن أحد من أهل التبليغ عنه، وإنما نقلوا عنه ما يوافق قول أهل الإثبات [7].

الوجه الرابع أن يقال: إما أن يكون الله يحب منا أن نعتقد قول النفاة أو نعتقد قول أهل الإثبات أو لا نعتقد واحداً منهما أناً. فإن كان مطلوبه منا اعتقاد قول النفاة: وهو أنه لا داخل العالم ولا خارجه؛ وأنه ليس فوق السموات رب ولا على العرش إله وأن محمداً على لم يعرج به إلى الله وإنما عرج به إلى السموات فقط لا إلى الله وأن الملائكة لا تعرج إلى الله بل إلى ملكوته وأن الله لا ينزل منه شيء ولا يصعد إليه شيء...، وأمثال ذلك. وإن كانوا يعبرون عن ذلك بعبارات مبتدعة فيها إجمال وإبهام، كقولهم: ليس

<sup>[</sup>١] أي: الصحابة.

<sup>[</sup>٢] فمن المستحيل أن يمضي عصر الصحابة، ويتوفى الله نبيه ﷺ وهم لم يسألوه عن ربهم، وهو قادر إذا سألوه، أن يجيبهم عن سؤالهم.

<sup>[</sup>٣] الجهمية يقولون: إن الله ليس في العلو، وليس فوق العرش، بل هو في كل مكان ـ تعالى الله عما يقولون ـ أو يسلبون عنه النقيضين، فيقولون: لا داخل العالم، ولا خارجه.

<sup>[</sup>٤] جعل المؤلف كِلللهُ القسمة ثلاثية، فإما أن نعتقد أن الله يحب منا أن نعتقد قولَ النفاة، وأن الله لا يتصف بالصفات، وأنه ليس فوق العرش، أو يحب منا أن نعتقد قولَ أهل الإثبات، وهو إثبات العلو، والأسماء والصفات، أو أن لا نعتقد واحداً منهما، فلا نعتقد لا قول النفاة، ولا قول أهل الإثبات.

بمتحيز، ولا جسم ولا جوهر، ولا هو في جهة ولا مكان<sup>[1]</sup>؛ وأمثال هذه العبارات التي يفهم منها العامة تنزيه الرب تعالى عن النقائص، ومقصدهم بها: أنه ليس فوق السموات رب؛ ولا على العرش إله يعبد، ولا عرج بالرسول إلى الله [<sup>7]</sup>.

والمقصود أنه إن كان الذي يحبه الله لنا أن نعتقد هذا النفي؛ فالصحابة والتابعون أفضل منا فقد كانوا يعتقدون هذا النفي، والرسول عليه كان يعتقده، وإذا كان الله ورسوله يرضاه لنا

[1] وهذه الألفاظُ ألفاظٌ مجملة، تحتمل الحقَّ وتحتمل الباطل، فمن أطلقها استُفْصِلَ منه عن المعنى الذي يريد، فإذا قال: ليس بمتحيز، قلنا له: ما مرادك بأنه ليس متحيزاً؟ إن كان مرادك أنه تحوزه المخلوقات وتحيط به؛ فهذا معنى باطل، وإن كان مرادك بالمتحيز أنه منحاز عن المخلوقات، ومنفصل عنها؛ فهذا حق.

كذلك إذا قال: إن الله جسم، نقول له: إن كان مرادك أن الله متصف بصفاتٍ؛ فهذا حق، وإن كان مرادك مشابهته لمخلوقاته؛ فهذا باطل.

فلا بد أن يُسْتَفْسَرَ منه عن المعنى الذي أراده من إطلاق هذه العبارة؛ فإن أراد حقاً؛ قُبِلَ، وإن أراد باطلاً؛ رُدَّ.

وكذلك الجهة، فإن أراد أن الله في جهةٍ مخلوقة؛ فهذا باطل، وإن أردا أنه في جهة عدمية؛ فهذا حق؛ لأن المخلوقات سَقْفُها عرشُ الرحمٰن، فما فوق العرش.

[۲] فمؤدى قول النفاة أنه ليس فوق السماوات رب، ولا على العرش رب يعبد، ولا عُرِجَ بالرسول إلى الله، ومعلوم أن النصوص المتكاثرة دلت على أن الله يحب منا أن نعتقد إثبات صفات الله تعالى.

وهو إما واجب علينا أو مستحب لنا<sup>[1]</sup>؛ فلا بد أن يأمرنا الرسول على بما هو واجب علينا ويندبنا إلى ما هو مستحب لنا ولا بد أن يظهر عنه وعن المؤمنين ما فيه إثبات لمحبوب الله ومرضيه وما يقرب إليه؛ لا سيما مع قوله على: ﴿ الْيَوْمُ أَكُمْلُتُ لَكُمْ وَاَمَّنْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ﴾ [<sup>1]</sup> [المائدة: ٣]، لا سيما والجهمية تجعل هذا أصل الدين [<sup>1]</sup>، وهو عندهم «التوحيد» أنا، الذي لا يخالفه إلا شقي [<sup>0]</sup>.

[1] إذا كان الله يحب لنا أن نعتقد قولَ النفاة، والصحابة والتابعون أفضل منا كانوا يعتقدون هذا النفي؛ وأن الله ليس متصفاً بصفات، فكيف الرسول لا يبين هذا، ويقول: اعتقدوا أن الله ليس فوق العرش، وأنه ليس متصفاً بصفات؟! وإذا كان الله ورسوله يرضاه لنا؛ وهو إما واجب أو مستحب؛ فلا بد أن يأمر الرسول بما هو واجب علينا، ويحثنا ويندبنا إلى ما هو مستحب؛ وهذا معلوم، فهل ثَبَتَ أنَّ الرسول عَلَيْهُ قال: لا تعتقدوا قولَ النفاة، ولا تُثبتوا لله الأسماء ولا الصفات؟ الجزمُ بأنه لم يقل ذلك؛ هو المتعيّن.

[٢] إذا كان محبوب الله ومرضيه هو النفي، كما يقوله النفاة، فكيف الرسول ﷺ يسكت ولا يقول لنا: اعتقدوا قولَ النفاة، ولا يخبرنا عما يرضاه ويحبه لنا؛ والله تعالى أكمل الدين، وأتم النعمة.

[٣] الجهمية تجعل أصل الدين: نفي الصفات عن الله ﷺ.

[٤] فالتوحيد عندهم هو نفى الصفات.

[0] المعتزلة من أصولهم التوحيد، وستروا تحته القول بنفي الصفات، والقول بخلق القرآن، وأن الله لا يُرى في الآخرة؛ هذا هو التوحيد عندهم، فمن نفى الصفات، ونفى العلو، ونفى كلام الله؛ فهو الموحد عندهم، ومن أثبت الصفات؛ فهو مشرك مشبة.

فكيف لا يعلم الرسول على أمته التوحيد؟[١]، وكيف لا يكون التوحيد معروفاً عند الصحابة والتابعين؟! والمعتزلة والفلاسفة ومن اتبعهم يسمون مذهب النفاة التوحيد[٢]، وقد سمى صاحب المرشدة أصحابه الموحدين؛ إذ عندهم مذهب النفاة هو التوحيد[٣]، وإذا كان كذلك[٤]: كان من المعلوم أنه لا بد أن يبينه الرسول على المعلوم أنه المعلوم أنه لا بد أن يبينه المعلوم أنه لا بد أن يبينه المعلوم أنه أنه المعلوم أنه أنه المعلوم أنه المعلوم أنه المعلوم أنه أنه المعلوم أنه المعلوم أنه أنه أنه المعلوم أنه أنه أنه المعلوم

وقد علم بالاضطرار أن الرسول وأصحابه لم يتكلموا بمذهب النفاة [٢٦]، فعلم أنه ليس بواجب ولا مستحب؛ بل علم أنه ليس من

[١] أي: إذا كان التوحيد هو النفي، كما يقوله هؤلاء، فكيف لم يُعَلِّمُهُ الرسولُ ﷺ لأمته، ولم يكن معروفاً عند أصحابه.

[٢] والتوحيد أصل من أصول المعتزلة وستروا تحته القول بنفي الصفات، كما سبق، والعدل ستروا تحته القول بتكذيب القدر.

[٣] الفلاسفة والمعتزلة يسمون النفاة: أهل التوحيد، وصاحب المرشدة محمد بن تومرت (١) سمى أصحابه النفاة بالموحدين؛ لأن التوحيد عندهم: أن تنفى صفات الرب.

[٤] أي: إذا كان مذهب النفاة هو الصواب.

[٥] فيقول: اعتقدوا قول النفاة.

[7] قوله: «وقد علم بالاضطرار...» العلم نوعان: ضروري، ونظري، فالضروري: هو الذي يضطر الإنسان إلى إثباته ولا يستطيع إنكاره، والنظري هو الذي يحتاج إلى تأمل ونظر. والعلم الضروري مثل العلم الحاصل بأحد الحواس الخمس، كالعلم بأن الشمس طالعة في النهار، وكالعلم بأن الواحد =

<sup>(</sup>۱) محمد بن تومرت، رجل كذاب ظالم تكلم عنه المؤلف في الفتاوى وقد ذكر شيئاً من أحواله: (۱۵۳).

التوحيد الذي شرعه الله تعالى لعباده [1]، وإن كان يحب منا مذهب الإثبات [7]؛ وهو الذي أمرنا به؛ فلا بد أيضاً أن يبين ذلك لنا، ومعلوم أن في الكتاب والسنة من إثبات العلو والصفات أعظم مما فيهما من إثبات الوضوء والتيمم والصيام وتحريم ذوات المحارم وخبيث المطاعم ونحو ذلك من الشرائع [7]، فعلى قول أهل الإثبات يكون الدين كاملاً والرسول على مبلغاً مبيناً؛ والتوحيد عند السلف

= نصف الاثنين، أما العلم النظري فهو الذي يحتاج إلى تأمل، كما لو قلتُ لك: أخرجْ لي سدس مائة وسبعة وأربعين، فهذا يحتاج إلى تأمل ونظر، حتى تخرج هذه النتيجة، لكن العلم الاضطراري لا تستطيع أن تنكره، فالمؤلف يقول: إنه قد علم بالاضطرار أن الرسول على وأصحابه ما تكلموا بمذهب النفاة أبداً، ولم ينفوا الصفات عن الله كلى. فجعل العلم بذلك من الأمور الضرورية.

[۱] هذا هو قول النفاة، وهو القول الأول من التقسيم الذي ذكره المؤلف بقوله (۱۱): (إما أن يكون الله يحب منا أن نعتقد قول النفاة أو أن نعتقد قول أهل الإثبات...).

[٢] هذا هو القول الثاني، وهو قول أهل الإثبات الذين يثبتون الأسماء والصفات لله.

[٣] هذا معلوم بالضرورة من دين الإسلام، وقد سبق: أن الأدلة التي تثبت علو لله على خلقه، أفرادها تزيد على ألف دليل، وهذا في إثبات العلو وحده فكيف بنصوص الصفات مجتمعةً؟! والمؤلف تأكيداً لهذا يقول: معلوم في الكتاب والسنة أن النصوص التي تثبت العلو وتثبت الصفات؛ معلومٌ =

<sup>(</sup>۱) ص(۸۷).

مشهوراً معروفاً[1].

والكتاب والسنة يصدق بعضه بعضاً؛ والسلف خير هذه الأمة وطريقهم أفضل الطرق، والقرآن كله حق ليس فيه إضلال، ولا دل على كفر ومحال؛ بل هو الشفاء والهدى والنور. وهذه كلها لوازم ملتزمة ونتائج مقبولة [٢]؛ فقولهم [٣] مؤتلف غير مختلف، ومقبول غير مردود [٤]، وإن كان الذي يحبه الله تعالى منا أن لا نثبت ولا

أنها أكثر وأعظم من النصوص التي تثبت الوضوء والتيمم والصيام، وتحريم
 ذوات المحارم، والمطاعم الخبيثة، ونحو ذلك من الشرائع.

[۱] على قول أهل الإثبات؛ يكون الدين كاملاً، والرسول مبلغاً، والتوحيد مشهوراً، وعلى قول النفاة؛ يكون الدين غير كامل، بل هو ناقص؛ لأن الرسول ـ بزعمهم ـ لم يبين هل الرب متصف بالصفات أم لا؟

[۲] وهذه كلها لوازم ونتائج تدل على ثبوت صفات الله ﷺ، وعلوه على خلقه، واستوائه على عرشه.

[٣] يعنى: السلف.

[3] أما أهل البدع من الجهمية والمعتزلة فيقولون: إن ظاهر النصوص يدل على الكفر، فلا بد أن ننزه كلام الله وكلام رسوله عن الكفر؛ وذلك بأن نؤول كلام الله وكلام رسوله، فنقول إن معنى: ﴿ مُمَّ اَسْتَوَىٰ عَلَى الْعَرَافِ: [الأعراف: ١٥] أي: استولى، ومعنى: ﴿ رُضَى اللهُ عَنْهُم ﴾ [المائدة: ١١٩]: أي: أثابهم؛ لأنهم يقولون: لو قلنا: إن الله يرضى؛ فقد شبهناه بالمخلوق؛ فهو أيضاً يرضى، وهذا كفر؛ ولو قلنا: إن الله استوى، فالمخلوق يستوى؛ فهذا تشبيه.

فنقول لهم: من قال لكم: إن ذلك مشابهة للمخلوق؟ بل نقول: إن الله استوى استواءً يليق بجلاله وعظمته، لا كاستواء المخلوق، ويرضى لا كرضا المخلوق.

ننفي [1]؛ بل نبقى في الجهل البسيط [1]، وفي ظلمات بعضها فوق بعض لا نعرف الحق من الباطل ولا الهدى من الضلال ولا الصدق من الكذب؛ بل نقف بين المثبتة والنفاة موقف الشاكين الحيارى فَمُذَبّذُ بِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لَآ إِلَىٰ هَتَوُلآء وَلاّ الله يحب منا عدم مصدقين ولا مكذبين، لزم من ذلك أن يكون الله يحب منا عدم العلم بما جاء به الرسول عَلَيْهُ.

وعدم العلم بما يستحقه الله  $_{-}$  من الصفات التامات وعدم العلم بالحق من الباطل ويحب منا الحيرة والشك  $^{[n]}$ ، ومن المعلوم أن الله

[1] هذا هو الأمر الثالث من القسمة الثلاثية التي ذكرها المؤلف بقوله: (إما أن يحب الله منا أن نعتقد قول النفاة أو نعتقد قول أهل الإثبات أو يحب منا أن لا نعتقد لا قول هؤلاء ولا قول هؤلاء).

[7] الجهل نوعان: جهل بسيط، وجهل مركب، فالجهل البسيط هو: عدم العلم بالشيء، والجهل المركب: أن تَعْلَمَ الشيء على غير وجهه؛ أي: أن تعتقد شيئًا مغلوطاً.

[٣] الأمر الثالث الذين يقولون: إن الله يحب منا أن لا نثبت ولا ننفي؛ فنبقى حيارى لا ندري هل لله صفات أم ليس له صفات؟ وهل هو في العلو أو ليس في العلو؟ إذاً: نبقى في ظلمات لا نعرف الحق من الباطل، ولا نعرف الهدى من الضلال، ولا نعرف الصدق من الكذب، ونقف شاكين، حائرين، مذبذبين، لا مصدقين ولا مكذبين. هذا القول الذي مضمونه ما سبق، ما الذي يلزم منه؟ يلزم منه: أن الله يُحِبُّ منا عدم العلم بما جاء به الرسول، وعدم العلم بما يستحقه سبحانه من الصفات التامات، وعدم العلم بالحق من الباطل، ويحب منا الحيرة والشك! وهذا من أبطل الباطل؛ لأن القول بأنه لا يحب منا لا هذا ولا هذا، قول باطل؛ لأنه خلاف ما دلت عليه النصوص التي ساق بعضها المؤلف.

لا يحب الجهل ولا الشك ولا الحيرة ولا الضلال؛ وإنما يحب الدين والعلم واليقين، وقد ذم الحيرة بقوله تعالى: ﴿ قُلُ أَندُعُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَىٰ أَعْقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَننَا ٱللَّهُ كَٱلَّذِى ٱسْتَهُوَتُهُ ٱلشَّيَطِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَيْرَانَ لَهُ ۚ ٱصْحَلَٰ يَدْعُونَهُ ۚ إِلَى ٱلْهُدَى ٱتْتِنَا ۗ قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَيُّ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ اللَّهُ [الأنعام: ٧١][١]، ﴿وَأَنْ أَقِيمُواْ ٱلصَّكَاوَةَ وَٱتَّـقُوهُ وَهُوَ ٱلَّذِى إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ ﴿ اللُّهُ اللُّهُ اللَّهُ تَعَالَى أَنْ نَقُولُ: ﴿ أَهْدِنَا ٱللَّهُ تَعَالَى أَنْ نَقُولُ: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطُ ٱلْمُسْتَقِيمَ ١ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّكَآلِّينَ ﴿ ﴾ [الفاتحة: ٦ ـ ٧][٢]، وفي صحيح مسلم وغيره عن عائشة عَيْنًا: أن النبي عَيْدُ كان إذا قام من الليل يصلي يقول [1]: «اللهم رب جبريل وميكائيل وإسرافيل؛ فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك فيما كانوا فيه يختلفون، اهدنى لما اختلف فيه من الحق بإذنك إنك تهدي من تشاء إلى صراط مستقيم»<sup>(۱)</sup>.

<sup>[</sup>١] هذه الآية من الأدلة التي تذم الحيرة والشك.

<sup>[</sup>٢] هذا دعاء؛ تدعو الله به أن يهديك إلى الصراط المستقيم. والصراط المستقيم: إنما هو علمٌ وعملٌ.

<sup>[</sup>٣] أي: في دعاء الاستفتاح من الليل.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه مسلم (۷۷۰) واللفظ له في صلاة المسافرين، وأبو داود (۷۲۷)، والترمذي (۳٤۲۰)، والنسائي (۲۱۳/۳ ـ ۲۱۳)، وأحمد في المسند (۲/۳۵) كلهم من حديث أم المؤمنين عائشة راها المؤمنين عائشة المؤمني

فهو ﷺ [١] يسأل ربه أن يهديه لما اختلف فيه من الحق [٢]، فكيف يكون محبوب الله عدم الهدى في مسائل الخلاف؟ وقد قال الله تعالى له: ﴿وَقُل رَبِّ زِدْنِي عِلْما ﴿ [طه: ١١٤].

وما يذكره بعض الناس عنه من أنه قال: «زدني فيك تحيراً» كذب باتفاق أهل العلم بحديثه على المحارة ولا يجوز لأحد أن يدعو بمزيد حائر وقد سأل المزيد من الحيرة ولا يجوز لأحد أن يدعو بمزيد الحيرة إذا كان حائراً؛ بل يسأل الهدى والعلم؛ فكيف بمن هو هادي الخلق من الضلالة؟ وإنما ينقل مثل هذا عن بعض الذين لا يقتدى بهم في مثل هذا إن صح النقل عنه. وقول هؤلاء الواقفة الذين لا يثبتون ولا ينفون وينكرون الجزم بأحد القولين، يلزم عليه أمور: أحدها أن من قال هذا: فعليه أن ينكر على

<sup>[</sup>١] يذكر المؤلف الآن وجه الدلالة من الحديث.

<sup>[</sup>٢] وهذا سؤال للعلم؛ يسأل الله أن يهديه وأن يعلمه، فلو كان العلم وعدم العلم يستويان؛ لما دعا بهذا الدعاء وأمثاله.

<sup>[</sup>٣] هذا الحديث باطلٌ سنداً ومتناً، أما سنداً؛ فلأنه لم يرو في شيء من دواوين السنة، وأما متناً؛ فلأن معناه باطل يخالف النصوص التي فيها سؤال الله العلم والهداية (١).

<sup>(</sup>۱) وقد قال عنه شیخ الإسلام في درء تعارض العقل والنقل (٥/ ٢٢٥): (من الأحادیث المکذوبة، ولم یروه أحد من أهل العلم بالحدیث، وإنما یرویه جاهل أو ملحد فإن هذا الکلام یقتضي أنه کان حائراً أو أنه سأل الزیادة في الحیرة، وکلاهما باطل) ا.هـ، وانظر أیضاً: الفتاوی الکبری (١/ ٣٣٧ \_ ٣٤٣)، ومجموع الفتاوی: (٢/ ٢٠٢)، و(١١/ ٢٠٤)، و(١٨ ٤/١).

النفاة [1]؛ فإنهم ابتدعوا ألفاظاً ومعاني لا أصل لها في الكتاب ولا السنة [7] وأما المثبتة إذا اقتصروا على النصوص: فليس له الإنكار عليهم وهؤلاء الواقفة هم في الباطن يوافقون النفاة أو يقرونهم وإنما يعارضون المثبتة [7].

فعلم أنهم أقروا أهل البدعة وعادوا أهل السنة[٤].

[١] قول المؤلف: «وإنما ينقل مثل هذا الحديث عن بعض الذين لا يقتدى بهم في مثل هذا»، يعني: من مَدَحَ «الحيرة» واحتج لها بمثل هذا الحديث الباطل؛ فليس هو في موضع القدوة؛ لمخالفته الأدلة، هذا إن صح النقلُ عنه.

[٢] إن كان صادقاً في التوقف؛ لأن النفاة ما توقفوا بل ابتدعوا ألفاظاً لا أصل لها في الكتاب والسنة، فيجب أن يتوجه الإنكار عليهم.

[٣] فإذاً يجب على قول الواقفة أن ينكروا على النفاة؛ حيث إنهم ابتدعوا ألفاظاً ومعاني لا أصل لها في الكتاب ولا في السنة، وإن كان هؤلاء الواقفة يوافقون النفاة في الباطن، وحقيقة الأمر؛ فإن قولهم يَؤُول إلى النفي لمن تدبره.

[3] ملخصُ ما مضى: أن الواقفة بجب عليهم أن ينكروا على النفاة؛ لكونهم ابتدعوا ألفاظاً ليست في الكتاب ولا في السنة، وأما المثبتة؛ فليس لكونهم الإنكار عليهم. ولكن هؤلاء الواقفة في الباطن يوافقون النفاة ويُقرونهم، وإنما يعارضون أهل الإثبات؛ فَعُلِمَ أنهم أقروا أهل البدعة وَعَادَوْا أهلَ السنة، وهذا يدل على بطلان مذهبهم؛ وهو القول بأن الله تعالى يحب منا أن لا نثبت ولا ننفي، بل نتوقف، لأنّا نقول: هذا باطل، فلو كانوا صادقين لأنكروا على النفاة؛ لأنهم ابتدعوا ألفاظاً ومعاني لا أصل لها، ولأقروا أهل الإثبات؛ لأنهم اقتصروا على النصوص، لكن في الواقع هؤلاء الواقفة يوافقون النفاة في الباطن، أو يقرونهم، وإنما يعارضون أهل الإثبات، فعُلِمَ أنهم أقروا أهل البدعة، وعَادَوْا أهلَ السنة.

الثاني أن يقال: عدم العلم بمعاني القرآن والجديث ليس مما يحبه الله ورسوله فهذا القول باطل<sup>[1]</sup>. الثالث أن يقال: الشك والحيرة ليست محمودة في نفسها باتفاق المسلمين، غاية ما في الباب أن من لم يكن عنده علم بالنفي ولا الإثبات يسكت.

فأما من علم الحق بدليله الموافق لبيان رسوله فليس للواقف الشاك الحائر أن ينكر على هذا العالم الجازم المستبصر، المتبع للرسول العالم بالمعقول والمنقول[٢].

[١] هذا هو الأمر الثاني من اللوازم التي تلزم قول الواقفة، الذين يتوقفون فيقولون: لا نُثبت ولا ننفي، ولا نلتزم بأحد القولين؛ فلا نقول: إن الله فوق العرش، ولا نقول: إنه ليس فوق العرش، ولا نقول: إنه متصف بالحياة، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، ولا نقول: إنه ليس متصفاً بذلك.

[7] الأمر الثالث أن يقال: إن هؤلاء الذين لا يجزمون ولا ينفون، فيقولون: لا نُثبت ولا ننفى، ولا نجزم بأحد القولين؛ رضوا لأنفسهم بالشك =



## الرابع [١٦] أن يقال: السلف كلهم أنكروا على الجهمية

= والحيرة، والشك والحيرة ليست محمودة في نفسها، باتفاق المسلمين، فمن كان عنده كان عنده شك وحيرة؛ لا يُحمد على ذلك، إنما الذي يُحمد من كان عنده علم وفهم، أما الشاك المتردد الحائر، فلا يُمدح لا عقلاً ولا شرعاً، وليس هناك أحد يمدح الشاك المتحير، إنما يُمْدَحُ العالمُ المستبصر.

وغاية ما في هذا الأمر: أن من لم يكن عنده علم بالنفي ولا بالإثبات؛ فيلزمه السكوت، لكن مَنْ عَلِمَ الحق بدليله الموافق لبيان رسوله؛ فهذا على بصيرة، وليس للواقف الحائر الشاك أن يُنكر عليه، فالشاك الحائر المتردد لا يُنكر على العالم المستبصر، الذي يعرف الحق بدليله، فالذي يعلم المعقول والمنقول، ويتبع ما جاء به الرسول را الله السلال الساك أو الحائر أن يُنكر عليه.

إذاً: أهل الشك وأهل الحيرة ليس لهم أن ينكروا على أهل العلم والبصيرة، الذين أثبتوا الصفات بدلائلها من الكتاب والسنة؛ لأن أهل الشك والحيرة غاية ما هنالك؛ أنهم جهال؛ لا يعلمون، والجاهل لا ينكر على العالم؛ بل عليه أن يعرف قدر نفسه ويسكت.

[۱] الأمر الرابع من الأمور التي تلزم الواقفة الذين يقولون: لا نُثبت الأسماء والصفات لله، ولا ننفيها، وينكرون الجزم بأحد القولين؛ أن يقال لهم: إن السلف (۱) كلهم أنكروا على الجهمية النفاة، ونصوصهم كثيرة في ذلك.

والجهمية هم أتباع الجهم بن صفوان، وقد اشتهر الجهم بأربعة عقائد خبيثة:

العقيدة الأولى: عقيدة نفى الأسماء والصفات.

العقيدة الثانية: عقيدة الجبر، وهو القول بأن العبد مجبور على أفعاله، وأفعاله كلها اضطرارية، وليس له اختيار.

<sup>(</sup>١) السلف إذا أطلقوا يراد بهم: الصحابة، والتابعون، ومن بعدهم من الأئمة.

النفاة [1]، وقالوا بالإثبات وأفصحوا به [1] وكلامهم في الإثبات والإنكار على النفاة أكثر من أن يمكن إثباته في هذا المكان [7] وكلام الأئمة المشاهير [1]: مثل مالك والثوري والأوزاعي وأبي حنيفة وحماد بن زيد وحماد بن سلمة وعبد الرحمٰن بن مهدي.

= العقيدة الثالثة: عقيدة الإرجاء، وهو القول بأن الأعمال ليست من الإيمان.

العقيدة الرابعة: القول بفناء الجنة والنار.

[1] ذكر المؤلف هنا: الوجه الرابع في الرد على الواقفة، وهو أن يقال بأن السلف أنكروا على الجهمية النفاة، نفيهم للأسماء والصفات، ولم يسكتوا، بل تكلموا بالإثبات، وهذا يُبطل قولكم. وسُموا نفاة؛ لأنهم نفوا الأسماء والصفات عن الله على الله الم

[٢] أي: قالوا بإثبات الأسماء والصفات لله ﷺ، وقوله: (وأفصحوا به) أي: بينوه ووضحوه.

[٣] يعني: كلام السلف في إثبات الأسماء والصفات لله كثير جداً، وكذلك كلامهم في الإنكار على النفاة للأسماء والصفات أكثر من أن يمكن إثباته في هذا المكان وَحَصْرُه.

[3] مَثَّلَ المؤلفُ كَلْلَهُ للأئمة الذين أنكروا على الجهمية نفيهم للأسماء والصفات؛ بهؤلاء، وذكر أن كلامهم في إثبات الأسماء والصفات، لا يحصيه إلا الله؛ لكثرة المنقول عنهم في هذا الباب، وكذلك كلامهم في الإنكار على نفاة الأسماء والصفات، أيضاً كثير، وهؤلاء الأئمة أئمة هدى، وقد عُرِفُوا بالعدالة، والعلم، والعمل بالكتاب والسنة؛ فهم أئمة الدين الذين يُقتدى بهم. وَكُونُ كلامهم في إثبات الأسماء والصفات بهذه الكثرة؛ هو في حَدِّ ذاته دليلٌ على بطلان قول الواقفة الذين يتوقفون؛ فلا يثبتون الأسماء والصفات، ولا ينفونها.

ووكيع بن الجراح، والشافعي، وأحمد بن حنبل، وإسحاق بن راهويه، وأبي عبيد، وأئمة أصحاب مالك، وأبي حنيفة، والشافعي، وأحمد، موجود كثير لا يحصيه أحد، وجواب مالك في ذلك صريح في الإثبات[1] فإن السائل قال له: يا أبا عبد الله:

[1] أي: في إثبات استواء الله على عرشه. والاستواء على العرش، وله أربعة معانٍ في اللغة العربية، وعليها تدور تفاسير السلف للاستواء، وهي: استقر، وعلا، وصَعِد، وارتفع. هذه هي معاني الاستواء الأربعة، فالله تعالى مستو على عرشه حقيقة بهذه المعاني الأربعة؛ على كيفية الله أعلم بها. فكيفية الاستواء مجهولة لنا، لكن معناه في اللغة؛ هي المعاني التي تقدمت.

وقد قال الإمام مالك \_ لما جاءه رَجُلٌ يسأله عن كيفية استواء الله على عرشه ﷺ على عرشه ﷺ والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة».

فقوله: «الاستواء معلوم» أي: معلوم معناه في اللغة العربية؛ وهو: استقر، وعلا، وصعد، وارتفع، قال الله تعالى: ﴿وَاسْتُوتُ عَلَى اللَّهُودِيِّ﴾ [هود: ٤٤] يعني: استقرت سفينة نوح على جبل الجودي..

وقوله: «والكيف مجهول» أي: كيفيته مجهولة؛ لا يعلمها إلا الله. وهكذا يقال في بقية صفاته، فلا يعلم كيفية الصفات إلا هو، كما لا يعلم حقيقة ذاته إلا هو ﷺ.

والله على العرش، وهو غير محتاج إليه، وهو الحامل للعرش ولحَمَلَةِ العرش؛ بقوته وقدرته، لكن استواء المخلوق كيفيته معلومة، ولهذا: فإنَّ المشبهة الذين شبهوا الله بخلقه، يقولون: إن الله مستوكا المخلوق، وله عِلْمٌ كعلم المخلوق، وسمع كسمعه، وبصر كبصره.

وغالب المشبهة وأكثرهم؛ من غلاة الشيعة البيانية، الذين يُنْسَبُون إلى =

= بيان بن سِمعان التميمي، والسالمية أتباع هشام بن سالم الجواليقي، يقول أحدهم: لله يد كيدي، واستواء كاستوائي، وعلم كعلمي؛ وهؤلاء كفار، ولهذا قال الأئمة: «من شبه الله بخلقه كفر، ومن نفى ما وصف الله به نفسه ووصفه به رسوله كفر، وليس فيما وصف الله به نفسه أو وصفه به رسوله من ذلك تشبيه». فالمشبهة يقولون: إن الرب مستوعلى العرش كاستواء الإنسان على الدابة، فلو سقطت الدابة؛ لسقط المستوي عليها، وقياسُ ذلك: لو سقط العرش؛ لسقط الرب!! تعالى الله عما يقول هؤلاء الكفرة علواً كبيراً.

وقوله: «والإيمان به واجب»؛ وذلك: لأن الله أخبر به عن نفسه؛ فيجب اعتقاده والتصديق به.

وقوله: «والسؤال عنه» أي: عن الكيفية «بدعة».

ثم أُمر بهذا الرجل وقال له: «ولا أراك إلا رجل سوء»، وأُمر به فأخرج من مجلسه.

وهذه المقالة من الإمام مالك تَعَلَيْهُ، تلقاها العلماء عنه بالقبول، وصارت حجة لأهل السنة والجماعة في هذا الباب، وهذا الجواب يقال في جميع الصفات، فإذا قال لك شخص: كيف ينزل الله كل ليلة إلى السماء الدنيا؟ تقول كما قال الإمام مالك: النزول معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعه. وإذا قال لك: ﴿رَضِى اللهُ عَنْهُم وَرَضُوا عَنْهُ وَالمائدة: ١١٩]، [البينة: ٨]؛ كيف يرضى الله؟ تقول: الرضا معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعه. وإذا قال لك: ﴿غَضِبَ اللهُ عَلَيْمِ وَالكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعه، وإذا قال لك: ﴿غَضِبَ اللهُ مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعه، وإذا قال لك: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ مَجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعه، وإذا قال لك: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ مَجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعه، وإذا قال لك: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ مَعلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعه، وإذا العلم معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعه، وإذا قال لك: ﴿يَعْلَمُ مَا بَيْنَ مَعهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعه، وإذا قال لك.



﴿ ٱلرَّمْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ: ٥] كيف استوى؟ فقال مالك: الله الاستواء معلوم والكيف مجهول، وفي لفظ: استواؤه معلوم \_ أو معقول \_.

والكيف غير معقول والإيمان به واجب والسؤال عنه بدعة» [۱](۱) فقد أخبر ضيطية [۲] بأن نفس الاستواء معلوم [۳]، وأن كيفية الاستواء مجهولة [٤]، وهذا بعينه قول أهل الإثبات [٥]. وأما النفاة

فيقال مثل هذا القول، ويُجاب بهذا الجواب في جميع الصفات بقول الإمام مالك \_ كَثْلَثْهُ \_ الآنف.

[۱] ومعنى الروايتين واحدٌ، فقوله هنا: «الاستواء غير مجهول» يعني: معلوم، «والكيف غير معقول» يعني: غير معلوم.

[٢] أي: الإمام مالك كَاللَّهُ.

[٣] أي: فيَ اللغة العربية.

[٤] أي: مجهولة لنا، ولا يعلمها إلا الله.

[0] أهل الإثبات يثبتون الاستواء ولا ينفونه، كما ينفيه المبتدعة، فالله تعالى أمرنا بتدبر القرآن فقال: ﴿أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ ﴾ [النساء: ٨٢]، ولم يقل: إلا آيات الصفات، فلا تتدبروها، فأمرنا بأن نتدبرها ونعلم معناها، لكن الكيفية هي التي لا نعرفها. وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ يَسَرُنَا ٱلْقُرْءَانَ لِللِّكْرِ فَهَلُ مِن مُدَّكِرِ الكيفية هي التي لا نعرفها. وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ يَسَرُنَا ٱلْقُرْءَانَ لِللِّكْرِ فَهَلُ مِن مُدَّكِرٍ الكيفية هي القرآن، لا يستثنى =

<sup>(</sup>۱) خبر حسن؛ أخرجه الدارمي في (الرد على الجهمية) ص(٦٦)، والبيهقي في الأسماء والصفات (٢/ ٣٢٥ ـ ٣٢٠)، وأبو نعيم في الحلية (٦/ ٣٢٥ ـ ٣٢٦)، واللالكائي في السنة (٣/ ٣٩٨)، وجود إسناده الحافظ في الفتح (٣/ ١٣١ ـ ٤٠٦)، وقال الذهبي في العلو: ص(١٣٩): هذا ثابت عن مالك. وقال ابن حجر في الفتح: (١٣٩/١٣): إسناده جيد.

فما يثبتون استواء حتى تجهل كيفيته[١].

بل عند هذا القائل الشاك<sup>[7]</sup> وأمثاله أن الاستواء مجهول غير معلوم، وإذا كان الاستواء مجهولاً لم يحتج أن يقال: الكيف مجهول<sup>[7]</sup>، لا سيما إذا كان الاستواء منتفياً <sup>[3]</sup>، فالمنفي المعدوم لا كيفية له حتى يقال: هي مجهولة أو معلومة. وكلام مالك صريح في إثبات الاستواء وأنه معلوم وأن له كيفية؛ لكن تلك الكيفية مجهولة لنا لا نعلمها نحن<sup>[6]</sup>. ولهذا بدع السائل الذي سأله عن هذه

= منه شيء، فهذا التدبر يشمل آيات الصفات؛ لأن معانيها معلومة، لكن المجهول لنا منها، هي الكيفية.

[۱] يقول: إن النفاة لا يثبتون الاستواء من الأساس، وإذا لم يثبت عندهم الاستواء من الأساس فكيف يقولون: الكيفية مجهولة؟! هم من الأساس \_ كما قلنا \_ لم يثبتوا الاستواء، وإذا لم يثبتوا الاستواء؛ فليس هنالك استواء يثبت حتى تُجهل كيفيته.

[٢] الشاك هو الذي يقول: لا نُثبت الأسماء ولا ننفيها؛ بل نشك ولا نجزم.

[٣] الذين يتوقفون يقولون: لا نثبت الأسماء والصفات، ولا ننفيها، وعلى هذا: يكون الاستواءُ عندهم مجهولاً؛ لأنهم عندهم شك وحيرة؛ وهذا مؤدَّىٰ قولهم: لا نثبت، ولا ننفي. فإذا كان الاستواء مجهولاً، فهل يسوغُ أن يقال: الكيف مجهول؟! إذا كان الاستواء مجهولاً لم يُحْتَج أن يقال: الكيف مجهول.

[٤] ما دام أنهم نفوا الاستواء، فلا يقال: الكيف مجهول؛ لأن الاستواء قد نفوه من الأساس ـ كما مضى بيانه \_.

[٥] كلام الإمام صريح في إثبات الاستوء وأن له كيفية، لكن تلك الكيفية مجهولة لنا، معلومة لله.

الكيفية [1] ، فإن السؤال إنما يكون عن أمر معلوم لنا ونحن لا نعلم كيفية استوائه ، وليس كل ما كان معلوماً وله كيفية تكون تلك الكيفية معلومة لنا . يبين ذلك [1] أن المالكية وغير المالكية نقلوا عن مالك أنه قال:

الله في السماء وعلمه في كل مكان[٣]، حتى ذكر ذلك مكي

[1] بَدَّعَهُ الإمامُ مالك؛ لأن الكيفية لا يمكن الوصول إليها، فهو يسأل عن أمر لا يمكن الوصول إليه، ولا يعلمه إلا الله. فقال عن سؤاله عن الكيفية: «والسؤال عنه بدعة» يعني: كيف تسأل عن شيء لا يستطيع البشر أن يعلموه، ولا يعلمه إلا الله، فإنما السؤال يكون عن أمر معلوم لنا، ونحن لا نعلم كيفية استواءه.

[7] فليس كل ما كان معلوماً وله كيفية؛ تكون تلك الكيفية معلومة لنا بالضرورة، يعني: هنالك أشياء نعلمها، ولها كيفية في نفسها، ولكن لا يلزم من ذلك أن نعلم كيفيتها، فأنت ترى النجوم والكواكب، وتعلم وتتحقق من وجودها، لكن هل تعلم كيفيتها؟ لا تعرف، إذاً: فأنت تعلم أنها موجودة وتراها بعينك، لكن كيفيتها لا تعلمها، فليس كل ما هو معلوم وله كيفية؛ تكون كيفيته معلومة لنا. فإذا كان هذا في المخلوق المعلوم لي؛ لا أستطيع تكيفه، فمن باب أولى: أنَّ صفاتِ الله وأسمائه المعلومة لنا لا نستطيع تكيفها، بل لا يعلم كيفياتها إلا الله وحده.

[٣] هذا الأثرُ صحيح، رواه عدد من الحفاظ والمُصَنِّفون عن مالك، أنه قال: الله في السماء وعلمه في كل مكان، يعني: ذاته في السماء؛ فوق العرش، وقوله: (في السماء) يراد به: العلو، فكلمة السماء ثيراد بها العلو؛ لأن (في) للظرفية، فمعنى (في السماء)؛ أي: في العلو، والله تعالى له أعلى العلو؛ وهو ما فوق العرش، وعلمه في كل مكان.

- خطيب قرطبة - في كتاب التفسير الذي جمعه من كلام مالك، ونقله أبو عمر الطلمنكي وأبو عمر بن عبد البر وابن أبي زيد في المختصر وغير واحد، ونقله أيضاً عن مالك غير هؤلاء ممن لا يُحْصَى عددهم: مثل أحمد بن حنبل وابنه عبد الله والأثرم والخلال والآجري وابن بطة وطوائف غير هؤلاء من المصنفين في السنة، ولو كان مالك من الواقفة أو النفاة لم ينقل هذا الإثبات[1]. والقول الذي قاله مالك: قاله قبله ربيعة بن أبي عبد الرحمن - شيخه - كما رواه عنه سفيان بن عيينة[1]. وقال عبد العزيز بن عبد الله بن أبي سلمة الماجشون كلاماً طويلاً يقرر مذهب الإثبات[1]، ويرد على النفاة قد ذكرناه في غير هذا الموضع[1] وكلام المالكية في ذم الجهمية النفاة مشهور في كتبهم وكلام أئمة المالكية وقدمائهم في

<sup>[</sup>١] يعني: لو كان مالك على مذهب الواقفة، أو كان موافقاً لهم، أو كان على مذهب نفاة الصفات؛ لما نَقَلَ عنه هؤلاء العلماء مثل هذه النقول التي تبيّنُ أنه من أهل الإثبات، ومن أهل السنة المحضة.

<sup>[7]</sup> هذا القول الذي قاله مالك، قاله قبله ربيعة، يعني: عبارة: (الاستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة). هذا أيضاً مرويٌ عن شيخ الإمام مالك: ربيعة، ومرويٌ عن أم سلمة ولكن فيه ضعف، لكنه اشتهر عن الإمام مالك، وثبتَ عنه، كما تقدم.

<sup>[</sup>٣] أي: مذهب الذين يثبتون الأسماء والصفات لله؛ من العلو، والعلم، والقدرة، والسمع، والبصر، والغضب، والرضا، والمحبة، والنزول، وغيرها من الصفات.

<sup>[</sup>٤] نقله المؤلف كَظَّلَتُهُ عنه في رسالته الحموية.

الإثبات كثير مشهور[١].

حتى أن علماءهم حكوا إجماع أهل السنة والجماعة على أن الله بذاته فوق عرشه [٢]، وابن أبي زيد إنما ذكر ما ذكره سائر أئمة السلف [٣]، ولم يكن من أئمة المالكية من خالف ابن أبي زيد في

[۱] وكذلك كلام الشافعية والحنابلة والأحناف، فكل أهل السنة كلامهم في ذم الجهمية كثير.

[7] قوله: «بذاته» هذه الكلمة لم ترد في الكتاب ولا في السنة، لكن مقصودهم بإيراد هذه الكلمة؛ الردّ على الجهمية الذين أنكروا عُلُوَّ الله على خلقه، وقالوا: إن المراد بالعلو: علو القدر والسلطان، أو علو العظمة والشأن؛ وأنكروا علو الذات، ولهذا قال: أجمعوا على أن الله بذاته فوق عرشه؛ للرد على الذين أنكروا علو الذات.

والعلو كما سبق ثلاثة أنواع: علو الذات، وعلو القهر والسلطان، وعلو القدر والعظمة والشأن. وقد وافق أهلُ البدع على نوعين من العلو؛ وافقوا على علو القدر والشأن، وعلو القهر والسلطان، وأنكروا علو الذات.

والأنواع الثلاثة كلها ثابتة لله، كما قال ابن القيم(١):

والفوق أنواع ثلاث كلها لله ثابتة بلا نكران

«الفوق أنواع ثلاث»: وهي \_ كما تقدَّم \_ فوقية الذات، وفوقية القهر والغلبة والسلطان، وفوقية القدر والعظمة والشأن. وأهل البدع أولوا النصوص التي فيها إثبات علو الله على خلقه بذاته، فحملوها على علو القدر والعظمة، أو علو القهر والغلبة والسلطان؛ وأنكروا علو الذات.

[٣] يعني: من إثبات العلو، والأسماء والصفات لله ﷺ.

<sup>(</sup>١) النونية بشرح ابن عيسى (١/٤٠٢).

هذا [1] وهو إنما ذكر هذا في مقدمة الرسالة لتلقن لجميع المسلمين [1] لأنه عند أثمة السنة من الاعتقادات التي يلقنها كل أحد [1]. ولم يرد على ابن أبي زيد في هذا إلا من كان من اتباع الجهمية النفاة.

لم يعتمد من خالفه على أنه بدعة [1] ولا أنه مخالف للكتاب والسنة [0]؛ ولكن زعم من خالف ابن أبي زيد وأمثاله أن ما قاله مخالف للعقل [1] وقالوا: إن ابن أبي زيد لم يكن يحسن فن الكلام الذي يعرف فيه ما يجوز على الله على وما لا يجوز. والذين أنكروا على ابن أبي زيد وأمثاله من المتأخرين تلقوا هذا الإنكار عن متأخري الأشعرية [1]، \_ كأبي المعالى وأتباعه \_

[١] يعني: في إثبات الصفات.

[٢] يعني: أنه كتبها في مقدمة الرسالة ـ وهي مشهورة، مطبوعة، مشروحة ـ التي كتبها في العقيدة، حتى يتعلمها الناس، ويحفظها العوام؛ لأنها تمثل عقيدة أهل السنة والجماعة.

[٣] يعني: كأنه كتبها حتى تقرأ في المساجد، ويلقنها الناس.

[٤] ابن أبي زيد من أهل السنة؛ مالكي معروف، وهنالك من رد عليه من أهل البدع، الجهمية النفاة، ولم يرد عليه أحدٌ من أهل السنة، وإنما رد عليه من كان من أتباع الجهمية النفاة وسيذكرهم الشيخُ كَاللهُ.

[٥] يعني: لم يقل من خالف ابن أبي زيد: إن ابن أبي زيد مبتدع، ولا قال: إنه مخالف للكتاب والسنة؛ حينما رد عليه.

[٦] وهذا مذهب الجهمية والمعتزلة؛ أنهم يعتمدون على عقولهم ولهذا قالوا: إنَّ ابن أبي زيد خالف العقل، ولم يقولوا: خالف الكتاب والسنة.

[٧] يعني: عارضوه بعقولهم، ما عارضوه لأنه خالف الكتاب والسنة، =

وهؤلاء [1] تلقوا هذا الإنكار عن الأصول التي شاركوا فيها المعتزلة ونحوهم من الجهمية، فالجهمية \_ من المعتزلة وغيرهم \_ هم أصل هذا الإنكار [1]. وسلف الأمة وأئمتها متفقون على الإثبات [1].

رادون على الواقفة والنفاة [13]، مثل ما رواه البيهقي وغيره عن الأوزاعي قال: كنا ـ والتابعون متوافرون ـ نقول: إن الله فوق

= وإذا كان هذا كذلك، فلا عبرة به. والمعروف أن الأشاعرة لا يثبتون إلا سبع صفات، وهي: الحياة، والكلام، والبصر، والسمع، والعلم، والقدرة، والإرادة، والباقي يتأولونه؛ فيتأولون العلو، والرضا، والغضب، والاستواء، والنزول، والمحبة، والرحمة وغيرها. فالذين أنكروا على ابن أبي زيد إنما هم من الأشاعرة. والأشاعرة لا يثبتون إلا سبع صفات ـ كما سبق ـ ومن هؤلاء: أبو المعالي الجويني، وهو معروف بأنه من متأخري الأشاعرة.

[1] أي: أبو المعالي الجويني، والمتأخرون من الأشعرية.

[٢] يعني: الأصل في إنكار الصفات، أنه مأخوذ عن الجهمية والمعتزلة. فأساس التجهم: إنكارُ الصفات. والأشاعرة وإن أثبتوا سبع صفات، إلا أنهم تلقوا هذا الإنكار عن أشياخهم وأساتذتهم؛ من المعتزلة، والجهمية.

[٣] سلف الأمة هم: الصحابة، والتابعون، ومن بعدهم، فإنهم متفقون على إثبات الأسماء والصفات لله ﷺ، ومن ذلك: علو الله على عرشه، واستوائه عليه، ونزوله إلى السماء الدنيا، ورؤيته يوم القيامة.

[٤] السلف يردون على الطائفتين؛ يردون على النفاة الذين ينفون الأسماء والصفات، ويردون على الواقفة الذين يتوقفون، فيقولون: لا نُثبت، ولا ننفي.

عرشه، ونؤمن بما وردت به السنة من صفاته [1]. وقال أبو مطيع البلخي في كتاب الفقه الأكبر المشهور [٢]: سألت أبا حنيفة عمن يقول [٣]: لا أعرف ربى في السماء أو في الأرض، قال: قد

[1] بدأ المؤلف رحمه الله تعالى بسرد الأدلة والآثار على بطلان قول الجهمية الذين ينفون الأسماء والصفات عن الله وينكرون صفة العلو. وهو ينقل هذه الأخبار والآثار، في الرد عليهم، وإبطال قولهم، وإثبات علو الله على خلقه واستوائه على عرشه، واتصافه بالصفات، مثل ما فعل في الحموية، فقد نقل فيها نقولاً كثيرة، ونقل هنا أيضاً نقولاً عن العلماء في الرد على النفاة والواقفة، فنقل عن الأوزاعي إمام أهل الشام أنه قال: (كنا والتابعون متوافرون نقول: إن الله فوق عرشه، ونؤمن بما وردت به السنة من صفاته)؛ فهذا الكلام كان يقال والتابعون متوافرون؛ وهذا يعني: إقرارهم بهذا الكلام، والتسليم به.

[٣] أي: عن شخص يقولُ.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه البخاري (۷۱)، ومسلم (۱۰۳۷)، وابن ماجه (۲۲۱)، وأحمد في المسند (۱۰۱۶)، وغيرهم كلهم من حديث معاوية بن أبي سفيان ﷺ.

كَفُر [1]؛ لأن الله عَلَى يقول: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ آسْتَوَىٰ ﴿ آَلُهُ اللهِ اللهِ اللهِ وَاللهِ اللهِ وَعَرِشه فوق سبع سموات، فقلت إنه يقول: على العرش استوى ولكن لا يدري العرش في السماء أو في الأرض [٢]؟.

فقال إذا أنكر أنه في السماء كفر؛ لأنه تعالى في أعلى عليين؛ وأنه يدعى من أعلى لا من أسفل [٣]، وقال عبد الله بن نافع: كان مالك بن أنس يقول: الله في السماء وعلمه في كل مكان [٤]. وقال معدان: سألت سفيان الثوري عن قوله تعالى: ﴿وَهُوَ مَعَكُمُ أَيْنَ مَا

[۱] الإمام أبو حنيفة كَفَّرَ من يقول: لا أعرف ربي في السماء أو في الأرض، فقال بتكفيره؛ لأن الله يقول: ﴿الرَّمْنَ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿الْآَمْنَ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ يقول اللهِ عَلَى الْعَرْشِ فَقَ سَبِع سماوات.

[٢] سأله أبو مطيع السؤال الثاني، فقال: إنه يقول: إن الله على العرش، لكن لا يدري العرش في السماء أو في الأرض؟

[٣] أي: حتى ولو قال: إنه على العرش استوى، لكن قال: لا أدري العرش في السماء أو في الأرض فإنه يَكْفُرُ عند أبي حنيفة؛ لأنه إذا أنكر أن العرش في السماء، فقد أنكر عُلُوَّ الله؛ لأن الله مستو على العرش الذي هو سقف العالم، وأعلى المخلوقات، والله تعالى في أعلى عليين، وأنه تعالى يُدعى من أعلى لا من أسفل.

[٤] يروي عبدُ الله بن نافع، عن الإمام مالك بن أنس كَلْلله أنه كان يقول: (الله في السماء وعلمه في كل مكان)، هذا سبق أنْ نقله المؤلف كَلْلله، عن الإمام مالك. ومعنى قول مالك: (الله في السماء) يعني: ذاته في السماء، وهو فوق العرش، ومعنى قوله: (وعلمه في كل مكان) أي: علم الله في كل مكان، لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في السماء، وهو فوق العرش بذاته.

كُنتُمُ [الحديد: ٤] قال: علمه [١٦]. وقال حماد بن زيد فيما ثبت عنه من غير وجه رواه ابن أبي حاتم والبخاري وعبد الله بن أحمد وغيرهم: إنما يدور الجهمية على أن يقولوا ليس في السماء شيء [٢].

[1] يعني: علمه في كل مكان. ومعنى قوله تعالى: ﴿ وَهُو مَعَكُو أَبّنَ مَا كُنُمُ الله معكم بعلمه، وهو فوق العرش؛ وهذا هو سبيلُ الجمع بين نصوص المعية، ونصوص الفوقية، فمعنى، ﴿ وَهُو مَعَكُو أَبّنَ مَا كُنتُم الْيَ أَي المُعَمِّم بعلمه واطلاعه وإحاطته، وهو مع ذلك فوق العرش؛ لأن النصوص يغضها يُضم بعضها إلى بعض، بخلاف الجهمية الذين ضربوا النصوص بعضها بعض، وأنكروا نصوص العلو والفوقية، وأبطلوها بنصوص المعية، وهذا من جهلهم وضلالهم، وأنه قال: ﴿ وَهُو مَعَكُو أَبّنَ مَا جهلهم وضلالهم، ومما يبيّنُ جهلهم وضلالهم، والإحاطة، والاطلاع؛ بدليل قوله تعالى في سياق الآية نفسها؛ في افتتاحيتها: ﴿ أَلّهُ تَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي الْمَتَعِينَ وَمَا فَعُلْمَ اللهِ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَنَ الله عَلَمُ اللهُ هُو كَايِمُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَنَ الله عَلَمُ عَلَمُ مَا فِي المَعْدَ، والمحادلة: لا أَنَّ اللهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِمُ مَعَهُمْ أَنَ الله عَلَمُ عَلَمُ مَا فَعُلِمَ أَنَّ المعية، والمحادلة: لا فافتتح الآية بالعلم، واختتمها كذلك بالعلم، فَعُلِمَ أَنَّ المعية، معيةُ علم، وإحاطة، واطلاع.

[7] يعني: كلامهم يدور على إنكار وجود الله؛ لأنهم إذا أنكروا الأسماء والصفات؛ فمعناه: أنهم أنكروا وجود الله؛ لأن الشيء لا يُوجَد إلا مُسَمَّى موصوفاً، فإذا قلتَ: هناك طاولة مثلاً لكن ليس لها طول، ولا عرض، ولا عمق، وليست فوق السماء، ولا تحت الأرض، وليس لها ذات، وليست من خشب، ولا من زجاج، ولا أصفها بأي صفة، فماذا تكون إذاً؟ تكون عدماً. وهكذا؛ فإن الملاحدة يصفون ربهم بقولهم: لا فوق، ولا =

وقال علي بن الحسن بن شقيق قلت لعبد الله بن المبارك [1]: بماذا نعرف ربنا؟ قال: بأنه فوق سمواته على غرشه بائن من خلقه. وهذا مشهور عن ابن المبارك ثابت عنه من غير وجه [1]، وهو أيضاً صحيح

= تحت، ولا يمين، ولا شمال، وليس له علم، ولا قدرة، ولا داخل العالم، ولا خارجه، ولا فوقه، ولا تحته، ولا مباين له، ولا محايث له، ولا متصل به، ولا منفصل عنه، بل لا يصفونه بصفة الوجود أيضاً. وأنتَ إذا أردتَ أن تَصِفَ أو تعرِّف المعدوم بأكثر من هذا؛ ما استطعت، بل هذا هو العدم بعينه. وسيأتي كلام عبد الله بن المبارك في هذا؛ وأنَّ قول الجهمية في نفيهم للعُلوِّ؛ شر من قول اليهود والنصارى.

[١] الإمام المشهور.

[۲] هذا ثابت عنه، وعن جمع من الأئمة؛ وهو إثبات علو الله على خلقه، واستوائه على عرشه، ولهذا لما سُئل عبد الله بن المبارك، وقيل له: كيف نعرف ربنا؟ قال: «بأنه فوق سماواته على عرشه بائن من خلقه». فأثبت علو الله على الخلق، وأما الاستواء على العرش؛ فهو صفة أخرى، فالعلو عام لجميع المخلوقات، والاستواء خاص بالعرش. و«بائن من خلقه» معناه: أنه منفصل عن مخلوقاته؛ ليس مختلطاً بهم، وفي هذا: الرد على الجهمية الذين يقولون: إنه مختلط بالمخلوقات. فالمخلوقات سقفها عرش الرحمن؛ آخر المخلوقات وأعلاها، هو سقف عرش الرحمٰن، والله فوق العرش، وبعده تنتهي المخلوقات، وهو ليس بحاجة إلى العرش ولا إلى غيره، وهو حامل العرش بقوته وقدرته.

يقول المؤلف كِلَّلَهُ: «وهذا مشهور عن ابن المبارك ثابت عنه من غير وجه» يعني: هذه المقالة، وهي: إثبات علو الله على خلقه، واستوائه على عرشه، وأنه بائن من خلقه؛ هذا ثابت عن ابن المبارك من غير وجه، وهو أيضاً ثابت عن جمع من الأئمة، كالإمام أحمد، وإسحاق بن راهويه، وغيرهم من الأئمة، وقول أهل السنة قاطبةً؛ أن الله مستو على =

ثابت عن أحمد بن حنبل وإسحاق بن راهويه وغير واحد من الأئمة.

وقال رجل لعبد الله بن المبارك: يا أبا عبد الرحمٰن قد خفت الله من كثرة ما أدعو على الجهمية. قال: لا تخف فإنهم يزعمون أن إلهك الذي في السماء ليس بشيء [1]. وقال جرير بن عبد الحميد: كلام الجهمية أوله شهد وآخره سم، وإنما يحاولون أن يقولوا ليس في السماء إله [17]. رواه ابن أبي حاتم.

= عرشه؛ فوق مخلوقاته؛ بائن منهم، ومعنى: (بائن من خلقه) ـ كما سبق ـ أي: أنه منفصل عنهم؛ ليس مختلطاً بالمخلوقات، خلافاً للحلولية الجهمية الذين يقولون: إنه مختلط بالمخلوقات، حتى أنهم قالوا: إنه في بطون السباع، وأجواف الطيور؛ تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً.

[۱] يعني: أن هذا الرجل كان يدعو على الجهمية وتحرَّج، فظن أن دعاءه عليهم قد يلحقه فيه إثمٌ من كثرته، فقال له عبد الله بن المبارك: (لا تخف) أي: أدْعُ عليهم واستمر (فإنهم يزعمون) أي: ينكرون (أن إلهك الذي في السماء ليس بشيء).

ومعنى كلام ابن المبارك: أن مؤدًى مذهب الجهمية، إنكار الرب وخلل الأنهم ينكرون علو الله على خلقه، ويقولون: إنه في كل مكان، وبعضهم ينفي النقيضين فيقول: لا داخل العالم ولا خارجه، ولا فوق ولا تحت، ولا مباين له ولا محايث. وهذا القول يؤدي إلى إنكار وجود الرب؛ لأن تلك أوصاف العدم. فعبد الله بن المبارك يقول لهذا الرجل: لا تخف من الدعاء عليهم، فإنهم ينكرون وجود الله، ويزعمون أن إلهك الذي في السماء ليس بشيء؛ أي: ليس هناك إله، كما سبق أن نُقل عن بعض السلف، أن قول الجهمية يدور على أنه: ليس فوق العرش إله يعبد.

<sup>[</sup>٢] يقول جرير: كلام الجهمية أوله شَهْد، \_ وفي الرواية الأخرى: أوله =

ورواه هو وغيره بأسانيد ثابتة عن عبد الرحمٰن بن مهدي قال: إن الجهمية أرادوا أن ينفوا أن يكون الله رها كلم موسى بن عمران وأن يكون على العرش أرى أن يستتابوا فإن تابوا وإلا ضربت أعناقهم[1]. وقال يزيد بن هارون: من زعم أن الله على العرش

= عسل - وآخره سم. الشهد هو: العسل، و«أوله شهد»؛ لأنهم في أول الأمر يُظهرون لك أنهم إنما يريدون أن ينزهوا الله عن مشابهة المخلوقات، ولكنك إذا تبينتَ أمرهم؛ وجدتَ أنهم يُنكرون وجود الله، ولهذا قال عن كلامهم «إن أوله عسل»، «وآخره سم»؛ لأنك إذا تبينتَ الأمرَ وجدتَ أنهم ينكرون وجود الله، ولهذا قال في آخره: «وإنما يحاولون أن يقولوا ليس في السماء إله» هذا هو السم؛ يحاولون بكلامهم الذي يذكرون: من أن الله ليس له شبيه، وأنه لا يماثل المخلوقات، وأنه لا يكون فوق العالم؛ لأنه لو كان في جهةِ فوق؛ لكان جسماً، ولو كان جسماً؛ لكان شبيها للمخلوقات، إذاً: فهو ليس فوق العالم ولا تحته، ولا أمامه ولا خلفه، ولا يمينه، ولا شماله، ولا يوصف بأي صفة؛ فليس له عِلْم، ولا قدرة، ولا سمع، ولا بصر... إلخ. يوصف بأي صفة؛ فليس له عِلْم، ولا قدرة، ولا سمع، ولا بصر... إلخ. إذاً ماذا يكون؟ فبكلامهم هذا هم في الحقيقة ينكرون وجود الله؛ لأن هذه الصفات هي صفات العدم.

[۱] الجهمية نفوا أن يكون الله على قد كلّم موسى، وإذا نفوا الكلام فمعناه أنهم أنكروا جميع الرسالات؛ لأن الرسالات كلها بالكلام، وبنفيهم الكلام يكونوا أيضاً قد أنكروا الكتب المنزلة. قوله: «وأنكروا العرش» معناه: أنهم أنكروا علو الله على خلقه، وقالوا: ليس له مكان، بل هو مختلط بالمخلوقات، وهذا يؤدي إلى إنكاره تعالى، وإنكار وجوده وإنما قال: «أرى أن يستتابوا، فإن تابوا وإلا ضربت أعناقهم» وذلك لأنهم كفار يستحقون القتل؛ لأن قولهم يؤدي إلى إنكار الرسالات، ونفي وجود الرب؛ ولذلك قال: يستتابوا فإن لم يتوبوا ضُربت أعناقهم.

استوى على خلاف ما يقر في قلوب العامة فهو جهمي<sup>[1]</sup>. وقال سعيد بن عامر الضبعي ـ وذكر عنده الجهمية فقال ـ: هم أشر قولاً من اليهود والنصارى، قد أجمع أهل الأديان مع المسلمين على أن الله على العرش وقالوا هم ليس عليه شيء<sup>[1]</sup>.

[1] يعني: هو بهذا الاعتقاد بنفي علو الله على الخلق، قد اعتقد شيئاً يخالف الفطرة التي فطر الله الناس عليها فهو جهمي؛ وذلك أن الله فطر الخلائق؛ على التوجه إليه في العلو عند النوازل والشدائد، فمن زعم في معنى الاستواء معاني تخالف ما استقر في فطر العامة، وقلوبهم، \_ وهو الإقرار لله بالعلو المطلق \_ فتأوّله على معنى القهر، والملك؛ فهو جهمي، مخالف لتلك الفطرة، وما قرَّ في قلوب العامة.

[7] (أشر) هذه لغة قليلة، والأكثر (شر) بدون همزة، وقوله: «هم أشر قولاً من اليهود والنصارى»؛ لأن اليهود والنصارى يقرون بتوحيد الربوبية ويثبتون وجود الله واستواءه على عرشه، وكفرهم هو بإنكارهم رسالة النبي على فلهذا صار قول الجهمية شرّاً من قول اليهود والنصارى في هذه المسألة، وإلا فاليهود والنصارى كفار؛ لأنهم لم يؤمنوا برسالة النبي كلى، لكنهم يثبتون علو الله على خلقه ويقرون بتوحيد الربوبية وحتى النصارى الذين قالوا بالتثليث، لم يثبتوا للعالم ثلاثة أرباب ينفصل بعضهم عن بعض، بل هم متفقون أن صانع العالم واحد، وبالجملة: فهم لا يقولون بإثبات خالقين متماثلين (١). فصاروا بذلك أحسن حالاً من الجهمية، من جهة إثبات العلو، ولهذا قال: «وقد أجمع أهل الأديان مع المسلمين على أن الله على العرش»، فأهل الأديان هم اليهود والنصارى؛ فإنهم قد وافقوا المسلمين على أن الله على =

<sup>(</sup>۱) انظر: شرح الطحاوية، ص(۸۰)، طبع المكتب الإسلامي، الطبعة الثامنة: ١٤٠٤هـ ـ ١٩٨٤م.

## وقال عباد بن العوام الواسطي: كلمت بشراً المريسي[١]

= العرش، «وقالوا هم» أي: الجهمية «ليس عليه شيء» أي: العرش، ليس الله فوقه، فهم شر من اليهود والنصارى في هذه المسألة؛ لأن اليهود والنصارى وافقوا المسلمين على أن الله على العرش، وقالت الجهمية: ليس على العرش شيء؛ فصار قولهم شراً من قول اليهود والنصارى، من هذه الجهة، وليس معنى ذلك أن اليهود والنصارى ليسو كُفّاراً؟! بل كفرهم واضح وَبَيّنٌ.

[۱] بِشْر المريسي جهمي؛ تقلَّد مذهب الجهمية، وهو متأخرٌ؛ في القرن الثالث الهجري، تَزَعَّمَ طائفةً تُسمى المريسية، وقد رد عليه عثمان بن سعيد الدارمي في كتاب مشهور اسمه: نقض عثمان بن سعيد الدارمي على بشر المريسي العنيد فيما افترى على الله في التوحيد.

يقول عَبَّاد وكان معاصراً له: «كلمت بشراً المريسي وأصحابه» يعني: 
كَلَّمه وأصحابه في إثبات علو الله على خلقه، قال: «فرأيت آخر كلامهم أنهم ينتهي إلى أن يقولوا ليس في السماء شيء»، يعني: رأيت آخر كلامهم أنهم ينكرون وجود الله، وأن كلامهم يدور على إنكار وجود الله، ويقولون: ليس فوق العرش، فإذا سألتهم: أين هو؟ هل هو فوق العرش؟ قالوا: لا. لأنهم يزعمون أنه لو كان فوقه؛ لكان جسماً، ولكان محدوداً، وهذا فيه تشبيه له بالمخلوقات، بل هذا تَنَقُصُ له؛ فإذا أثبتنا له جهة معينة، فإنه يلزم منه أن يكون جسماً، وأن يكون محدوداً، وأن يكون متحيزاً، ولذلك قالوا: هو ذاهب في الجهات كلها، وأنه في كل مكان. وكلامهم في النهاية يؤدي إلى إنكار وجود الله، ولهذا قال عباد: «رأيت آخر كلامهم ينتهي إلى أن يقولوا ليس في السماء شيء»، يعني: أنهم ينكرون وجود الله. ثم حكم عليهم فقال: «أرى والله أن لا يناكحوا ولا يوارثوا»، وهذا حُكُمٌ عليهم بالكفر؛ لأن الذي لا يورث ولا يُزوّج؛ ليس من المسلمين، فالكافر لا يورث؛ لأنه مخالف للدين. وذكر العلامة ابن القيم كَثَلَيْهُ أن الجهمية قد كَفَرهم خمسمائة =



- (171)

وأصحابه فرأيت آخر كلامهم ينتهي إلى أن يقولوا ليس في السماء شيء، أرى والله أن لا يناكحوا ولا يوارثوا.

وهذا كثير في كلامهم. وهكذا ذكر أهل الكلام الذين ينقلون مقالات الناس «مقالة أهل السنة وأهل الحديث» كما ذكره أبو الحسن الأشعري في كتابه الذي صنفه في «اختلاف المصلين ومقالات الإسلاميين» فذكر فيه أقوال الخوارج والروافض والمرجئة والمعتزلة وغيرهم[1]. ثم قال: ذكر مقالة أهل السنة وأصحاب

= عالم، فقال في النونية (١):

ولقد تَقَلَّد كفرهم خمسون في عشرٍ من العلماء في البلدان فخمسون في عشرة حاصلها: خمسمائة.

واللالكائي الإمام قد حكاه عنهم بل قد حكاه قبله الطبراني

وقال بعض العلماء إن الجهمية خارجون من الثنتين والسبعين فرقة؛ لكفرهم وضلالهم، يشير إلى قول النبي على «وستفترق هذه الأمة على ثلاث وسبعين فرقة كلها في النار إلا واحده (من فهذه الثنتان والسبعون فرقة هم من أهل البدع ويشملهم الوعيد بأنهم كلهم في النار لكنهم مع هذا ليسو كفاراً، أمّا الجهمية فإنهم خارجون من الثنتين والسبعين فرقة؛ لكفرهم وضلالهم.

[١] ذكر أبو الحسن الأشعري في كتابه الذي سماه اختلاف المصلين ومقالات الإسلاميين، أقوال الخوارج، وأقوال الروافض، وأقوال المرجئة، =

<sup>(</sup>۱) النونية بشرح ابن عيسى (۱/ ۲۹۰).

<sup>(</sup>٢) حديث صحيح؛ أخرجه أبو داود (٤٥٩٦)، والترمذي (٢٦٤٠) وقال: حديث حسن صحيح، وابن ماجه (٣٩٩١)، وأحمد في المسند (٢/٣٣٢)، وابن حبان في صحيحه (٦٢٤٧)، وصححه الشيخ الألباني في صحيح الجامع (١٠٨٣)، والسلسلة الصحيحة (٢٠٣١).

الحديث، وجملة قولهم [1]: الإقرار بالله على وملائكته وكتبه ورسله وبما جاء من عند الله [٢] وبما رواه الثقات عن رسول الله على الله يردون من ذلك شيئاً [٤]، إلى أن قال ـ وأن الله على عرشه كما قال: ﴿الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَرْشُهُ وَاللهُ عَلَى عَرَشُهُ كَمَا قال عَلَى عَرْشُهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَرْشُهُ اللهُ عَلَى عَرْشُهُ كَمَا قال تعالى: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيدَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى اللهُ ع

= وأقوال المعتزلة، فبعد أن ذكر مقالاتهم في باب الاعتقاد، ذكر أقوال أهل السنة في هذا الباب فقال: (ذِكْرُ مقالة أهل السنة وأصحاب الحديث).

[1] قوله: (وجملة قولهم) أي: أهل السنة والحديث.

[٢] الإقرار هو الإيمان؛ أي: يؤمنون بالله وملائكته وكتبه ورسله، ويضاف إلى هذا: الإيمان باليوم الآخر، والإيمان بالقدر خيره وشره؛ فهذه أصول الإيمان الستة.

[٣] أي: ويؤمنون بما ثبت عن رسول الله ﷺ من الأحاديث التي رواها الثقات الأثبات.

[3] هذه عقيدة أهل السنة والجماعة: يؤمنون بالله وملائكته وكتبه ورسله وباليوم الآخر، وبالقدر خيره وشره، ويؤمنون بما جاء من عند الله، وما رواه الثقات عن رسول الله على ولا يردون من ذلك شيئاً.

[٥] هذا فيه إثبات استواء الله على عرشه، وعلو الله على خلقه، وفيه أيضاً: الرد على الجهمية، الذين ينكرون عُلُوَّ واستواءَ الله على العرش.

[7] وهذا فيه الرد على الجهمية، والمعتزلة، والأشاعرة، فالأشاعرة لا يشبتون اليدين، بل يفسرونها بالقدرة، وبعضهم يفسرها بالنعمة، وهذا يفسد المعنى؛ لأنَّ نِعَمَ الله كثيرة ليست محصورة باثنتين، فلو كان كما يقولون؛ لصار المعنى: لما خلقت بقُدْرتَيَّ، أو بنعمتَيَّ! فتفسير اليد بالقُدرة والنعمة يُفسد المعنى؛ لأن الله تعالى له نِعَمَّ كثيرة، فهل يقال: إن لله قدرتين ونعمتين فقط! هذا مما يَفسد به المعنى بلا ريب.

<sup>[1]</sup> صفة العلم من الصفات السبع التي يثبتها الأشاعرة.

<sup>[7]</sup> هذا أيضاً من الصفات السبع التي يثبتها الأشاعرة، وهي: الحياة، والكلام، والبصر، والسمع، والعلم، والقدرة، والإرادة، فهم يوافقون أهل السنة في هذا.

<sup>[</sup>٣] المعتزلة ينكرون الصفات، ويثبتون الأسماء بلا معاني.

<sup>[</sup>٤] يعني: وأثبتوا مشيئة الله، وأن مشيئة العبد تابعة لمشيئة الله، فالعبد له مشيئة، لكنها تابعة لمشيئة الله.

<sup>[</sup>٥] هذا قول أهل السنة والجماعة خلافاً للمعتزلة الذين يقولون إن كلام الله مخلوق.

<sup>[7]</sup> وهذا من الأحاديث المتواترة كما سبق.

<sup>[</sup>٧] يجيء يوم القيامة مجيئاً يليق بجلاله وعظمته، لا يشبه مجيء المخلوقين.

يقرب من خلقه كيف شاء كما قال: ﴿ وَغَنُّ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبِّلِ ٱلْوَرِيدِ ﴾ [ق: ١٦] [١٦]، وذكر أشياء كثيرة إلى أن قال: .

فهذه جملة ما يأمرون به ويستعملونه ويرونه)[٢]، وبكل ما ذكرنا من قولهم نقول وإليه نذهب [٣]، قال الأشعري أيضاً في مسألة الاستواء: قال أهل السنة وأصحاب الحديث ليس بجسم [٤].

[1] هذا الذي اختاره أبو الحسن الأشعري أن القُرب هنا قرب الله، فهو يَقْرب من الخلق، كيف شاء، ومعنى (ونحن أقرب) يعني: علمَ الله، أقرب إلى العبد من حبل الوريد. وقال آخرون: معنى القُرب في الآية؛ قرب الملائكة، وهذا اختيار شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله تعالى، والمعنى: ونحن أقرب إليه بملائكتنا من حبل الوريد، فالملائكة أقرب إلى العبد من حبل الوريد؛ بدليل أنه قيدها بالظرف في قوله: ﴿إِذْ يَلَقَى ٱلْتُلَقِيَانِ ﴿ [ق: ١٧]، والتقدير: ونحن أقرب إليه من حبل الوريد؛ وقت تلقي المتلقيين. ولو كان المراد قُرب الله، لم يقيد بوقتِ تلقي المتلقيين، ولكان قُربه في كل وقتِ؛ ليس مقيداً. قال شيخ الإسلام: (فدل على أن الآية في قرب الملائكة)، وقال الحرون من أهل العلم: ﴿وَتَنُ أَوْبُ إِلَيْهِ هذا يعود إلى الله، يعني: نحن أقرب الى العبد، يعني: أقرب بعلمه، وذاتُه فوق العرش.

[٢] يعني: أهل السنة والجماعة وأهل الحديث.

[٣] هذا يدل على أن أبا الحسن الأشعري رجع إلى معتقد أهل السنة والجماعة، فقد كان قبل ذلك أشعرياً، ولكن بقيت عليه أشياء بسبب طول مكثه على مذهب المعتزلة والأشاعرة، كعبارته هنا بنفي الجسمية عن الله.

[٤] نفي الجسم وإثباته لم يرد في الكتاب ولا في السنة، فقول الأشعري: إن أهل السنة لا يثبتون الجسم لله يُثبَتُ ولا يُنفى؛ لأنه لم يرد في الكتاب ولا في السنة، لكن من أطلقه على الله نفياً أو =

ولا يشبه الأشياء [1] ، وأنه على العرش كما قال: ﴿ ٱلرَّمْنُ عَلَى الْعُرْشِ اللهُ ورسوله في اللهُ ورسوله في اللهُ ورسوله في اللهُ ولا تقدموا بين يدي الله ورسوله في القول [٢] ، بل نقول استوى بلا كيف [٣] ، وأن له يدين بلا كيف كما

= إثباتاً؛ فإنه يُسْتَفْصَلُ عن المعنى الذي أراد؛ وذلك أنَّ من الألفاظ المجملة ما يُراد بها الحق، ويُراد بها الباطل؛ فإن أراد معنى حقاً: قُبِلَ، وإن أراد معنى باطلاً: رُدَّ، فإذا قال: الله جسم، نقول له: ما مرادك بالجسم؟ فإن قال: أريد بذلك: أن الله متصف بالصفات! نقول له: هذا المعنى صحيح، لكن هذا اللفظ لم يرد في الكتاب ولا في السنة، فلا يحسن أن تأتي به، فإن قال: فبماذا آتي؟ نقول: إئت بالألفاظ التي وردت في النصوص؛ لأن ألفاظ النصوص بريئة من احتمال المعاني الفاسدة. وإذا قال: ليس بجسم، وقال: اقصد بهذا: أن الله ليس بمتصفي بالصفات! نقول: هذا معنى باطل، واللفظ باطل أيضاً. ومثل ذلك: إذا قال: ليس لله عرض، فنقول له: ما المراد بقولك: ليس لله عرض؟ فإن قال: أعني بالعرض؛ الصفات، فالله تعالى لا يتصف بالصفات. قلنا: هذا باطل وأجبناه بالحواب السابق. وهكذا القول في الألفاظ التي لم يَرد نفيها ولا إثباتها في الكتاب ولا السنة، مثل القول بأنه: متحيز، أو في جهة، أو له أبعاض، أو له أعراض، فكل هذه لم ترد لا في الكتاب ولا في السنة، فمن أطلقها نفياً أو إثباتاً، يُسْتَفْصَل عن مراده، فإن أراد معنى حقاً؛ قُبِلَ، وإن أراد معنى باطلاً؛ رُدَّ، وإن اشتمل كلامه على حق أراد معنى حقاً؛ قُبِلَ، وإن أراد معنى باطلاً؛ رُدَّ، وإن اشتمل كلامه على حق وباطل، قبلَ الحق، ورُدَّ الباطل، وأما اللفظ فلا يُطلق نفياً ولا إثباتاً.

[١] أي: أن الله لا يشبه أحداً من خلقه.

[٢] وذلك عملاً بقوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نُقَدِّمُواْ بَيْنَ يَدَيِ اللّهِ وَرَسُولِةٍ وَالْقَوْاُ اللّهَ إِنَّ اللّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَرَسُولُه ، ولا يقول قولاً يخالف الكتاب والسنة؛ لأن ذلك من التقدم بين يدي الله ورسوله .

[٣] فلا نكيف؛ وذلك أن الكيفية لا يعلمها إلا الله.

قال: ﴿لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَى ﴿ [ص: ٧٥]، وأن الله ينزل إلى السماء الدنيا كما جاء في الحديث. قال: [١] وقالت المعتزلة: استوى على العرش بمعنى استولى [٢]. وقال الأشعري أيضاً في كتابه «لإبانة في أصول الديانة» [٣] في (باب الاستواء): إن قال قائل: ما تقولون في الاستواء؟ قيل: نقول له: إن الله مستو على عرشه كما قال: ﴿ الرَّمْنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَىٰ ﴿ وَالَ: ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ الْكُلِمُ الطَّيِبُ ﴾ [طه: ٥] أوال: ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ الْكُلِمُ الطّيبُ ﴾ [فاطر: ١٠] .

وقال: ﴿ بَلُ رَّفَعَهُ اللَّهُ إِلَيْهِ ﴾ [النساء: ١٥٨] [٧]. وقال حكاية عن فَــرعــون: ﴿ يَنْهَا مَنْ أَبْنِ لِي صَرَّحًا لَّعَلِيّ أَبْلُغُ الْأَسْبَبَ ﴿ السَّمَانُ السَّامَوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَى إِلَى مُوسَىٰ وَإِنِّ لَأَظُنْهُ كُو كَذِبًا ﴾ [غـافـر: ٣٦ ـ ٣٧]

<sup>[</sup>١] أي: أبو الحسن الأشعري.

<sup>[7]</sup> تفسير الاستواء بالاستيلاء؛ هذا من التأويل الباطل، بل المعنى الحق: أنه استوى استواءً حقيقياً يليق بجلاله وعظمته، لا يشابه استواء المخلوقين.

<sup>[</sup>٣] هذا النقل عن أبي الحسن الأشعري من كتابه الإبانة في أصول الديانة، وهو من آخر مؤلفاته التي ألفها بعد رجوعه إلى مذهب أهل السنة والجماعة.

<sup>[</sup>٤] أي: ما تقول يا أبا الحسن أنت وممن معك على هذا المعتقد؟

<sup>[</sup>٥] يعني: ليس كاستوائك، بل استواء يليق بجلال الله وعظمته.

<sup>[</sup>٦] وهذا فيه إثبات صفة العلو؛ وذلك أن الصعود يكون من أسفل إلى أعلى.

<sup>[</sup>٧] وهذا فيه إثبات العلو؛ وذلك أن الرفع يكون من أسفل إلى أعلى.

كذب موسى في قوله: إن الله فوق السموات[١].

وقال الله تعالى: ﴿ اَ مَن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا

[١] لما أخبر موسى فرعون أن الله في السماء، أي: في العلو، طلب فرعون من وزيره هامان أن يبني له صرحاً \_ أي: بناء عالياً \_ ليكذب موسى فيما زعمه وادعاه من أن الله فوق.

وأهل البدع من الجهمية وغيرهم عكسوا معنى الآية، فغيروا معناها، وفهموها فهماً سقيماً، فقالوا: إن فرعون طلب من هامان أن يبنى له صرحاً؛ وذلك لأنه يثبت العلو، وفرعون صاحبُ مذهب باطل؛ فدل هذا على أن مذهب فرعون هو إثبات العلو، فإذا كان هذا هو مذهب فرعون، وهو باطل؛ دلَّ ذلك على أن العلو باطل، وأن الله ليس في العلو؛ لأنه لو كان في العلو لكان جسماً، وكان متحيزاً، ولكان محدوداً، واعتقادُ هذا كفر، فمن أثبت أن الله في العلو فقد كفر عند الجهمية؛ لأنهم يزعمون أنك إذا أثبت لله العلو، فقد جعلته في مكان محدود محصور، وهذا تحقير وانتقاص له! فلزعمهم الفاسد هذا، قالوا: إن الله ذاهب في كل الجهات. فلم يثبتوا له العلو، بل جعلوه في كل مكان، فلذلك قالوا: إن إثبات العلو، هو مذهب فرعون؛ لأنه طلب من وزيره هامان أن يبني له صرحاً. وهذا الذي ادَّعتُه الجهميةُ، عكسٌ للحقائق؛ لأن فرعون طلب من وزيره هامان أن يبني له صرحاً؛ ليكذب موسى فيما أخبره به: أن الله على العرش، ولهذا قال: ﴿ وَإِنِّي لَأَظُنُّهُ كَنِزُّا ﴾ ، فَكَذَّبَ موسى في قوله: إن الله في السماوات؛ فلهذا يقول العلماء: من أثبت علو الله على خلقه، فهو موسوى، محمدى؛ موسوى نسبةً إلى موسى؛ لأنه أثبت العلو؛ محمدى نسبةً إلى محمد؛ لأنه أثبت العلو لله تعالى في أحاديث كثيرة. ومن أنكر علو الله على خلقه، فهو فرعوني، جهمي، يعني: نسبةً إلى فرعون، والجهم الذي اشتُهر عنه إنكار ذلك.

[١] وقال الله عَلَى: ﴿ عَلَيْهُم مَن فِي السَّمَاءِ أَن يَغَسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ ﴾، المراد بالسماء العلو؛ أي: أأمنتم من في العلو..، فهذه الآية فيها إثبات العلو لله عَلَى.

[٢] كل شيء يكون في العلو؛ فهو سماء إلى ما لا نهاية، والله تعالى له أعلى العلو وهو ما فوق العرش.

[٣] فإذا قال: ﴿ مُأْمِنتُم مَّن فِي ٱلسَّمَاءِ ﴾ يعني: أأمنتم مَنْ فوق العرش.

[٤] أي: أن القمر في واحدةٍ من هذه السماوات، وليس في جميعها، ولكن نوره فيهن، ولا يلزم من ذلك أن يكون يملئهن؛ فكذلك قوله: ﴿عَلَمِنهُمُ مَن فِي اَلسَّمَآهِ﴾ المراد من السماء: العرش.

[٥] أي هذه هي الفطرة التي فطر الله الناس عليها.

[7] لأن هذه هي الفطرة، لكن أهل البدع الذين أنكروا علوا الله على عرشه، قالوا: إن رفع اليدين والرأس إلى السماء، ليس لأن الله في العلو، وإنما لأن العادة أن السماء يأتي منها المطر، ويأتي منها كذا وكذا، وإلا لو عُصِبَت عينهُ، لما رفع يديه إلى السماء! وهذا من تلبيس الجهمية، وإلا فهذه =

وقد قال قائلون من المعتزلة والجهمية والحرورية<sup>[1]</sup>: أن معنى استوى استولى وملك وقهر وأن الله في كل مكان<sup>[1]</sup>، وجحدوا أن يكون الله على عرشه كما قال أهل الحق، وذهبوا في الاستواء إلى القدرة<sup>[1]</sup>، فلو كان كما قالوا كان لا فرق بين العرش والأرض السابعة؛ لأن الله قادر على كل شيء، والأرض فالله قادر عليها وعلى الحشوش والأخلية، فلو كان مستوياً على العرش بمعنى الاستيلاء لجاز أن يقال: هو مستو على الأشياء كلها، ولما لم يجز عند أحد من المسلمين أن يقال: إن الله مستو على الأشياء كلها وعلى الحشوش والأخلية بطل أن يكون معنى الاستواء على العرش وعلى العرش وعلى الخرش وعلى الحشوش والأخلية بطل أن يكون معنى الاستواء على العرش

<sup>=</sup> فطرةٌ فَطَرَ اللهُ الناسَ عليها، وهي أنه فوق، ولهذا قال المؤلف كَلَلهُ: «لولا أن الله على العرش لم يرفعوا أيديهم نحو العرش».

<sup>[</sup>۱] الحرورية هم الخوارج، سموا حرورية نسبة إلى بلدة تسمى حروراء في العراق، تَجَمَّع فيها الخوارج؛ فسموا بالحرورية.

<sup>[</sup>۲] هكذا أنكروا معنى الاستواء، وقد بينتُ سابقاً ومراراً، أن الاستواء له أربعة معان في اللغة: استقر، وعلا، وصعد، وارتفع، وعليه تدور تفاسير الاستواء عند السلف، فهؤلاء المبتدعة الذين ينكرون معنى الاستواء، يقولون: إن معنى استوى: استولى، وَمَلكَ، وقهر، وليس معناه: أنه فوق العرش، وهم حينما أنكروا ذلك، قالوا: إنه جل وعلا في كل مكان. وهذا هو القول بالحلول؛ وهو كفر وضلال ـ والعياذ بالله ـ.

<sup>[</sup>٣] أمَّا أهْل الحق، وهم: أهل السنة والجماعة، فقالوا: إن الله على عرشه، أما هؤلاء، فجحدوا أن الله في العلو، وذهبوا إلى أن معنى استوى: قَهَرَ، وَمَلكَ.

الاستيلاء الذي هو عام في الأشياء كلها[١].

وقد نقل هذا عن الأشعري غير واحد من أئمة أصحابه كابن فورك والحافظ ابن عساكر في كتابه الذي جمعه في "تبيين كذب المفتري فيما ينسب إلى الشيخ أبي الحسن الأشعري»[٢] وذكر اعتقاده الذي ذكره في أول «الإبانة»[٣] وقوله فيه [٤]: فإن قال قائل:

[1] يقول \_ كَالله \_ في الرد عليهم: لو كان معنى استوى: استولى وملك وقهر؛ لما كان هذا خاصاً بالعرش، بل لصح أن يقال: استوى على الأرض، أو استوى على الدابة؛ أي: مَلَكَ الأرض، ومَلَكَ البحر، ومَلَكَ البحر، أو استوى على الدابة؛ أي: مَلَكَ الأرض، ومَلَكَ البحر، ومَلَكَ الدابة، ولقيل أيضاً: استوى على الحشوش، يعني: محل قضاء الحاجة والأخلية، وهذا باطل؛ لأنَّ الله قادرٌ على هذه الأشياء جميعها، ولما كان تخصيص العرش بذلك له فائدة. وهذا واضحٌ \_ والحمد لله \_ فالاستواء خاص بالعرش، وهو علو خاص، والمعنى: ارتفع وعلا، ولهذا قال: «فلو كان مستوياً على العرش بمعنى الاستيلاء لجاز أن يقال: هو مستو على الأشياء كلها»، فلما كان جميع المسلمين لا يجوز عندهم أن تقول إن الله مستو على كل شيء، بل لا تقول إلا: استوى على العرش، بَطَلَ تفسيرُ الجهمية للاستواء بالاستيلاء.

[٢] يقول المؤلف: إن هذا البيان من أبي الحسن الأشعري، وهذه العقيدة التي كتبها، نقلها عنه عدد من أئمة أصحابه، وأنه يثبت استواء الله على عرشه، ونقلها ابن فورك، وهو من أئمة أصحاب الأشعري، ونقلها أيضاً الحافظ ابن عساكر صاحب تاريخ دمشق، في كتابه الذي سماه (تبيين كذب المفتري فيما نُسب إلى الشيخ أبي الحسن الأشعري)، ألف هذا الكتاب دفاعاً عن أبي الحسن، مما نُسب إليه مما لم يقله.

[٣] أي: ذكر ابن عساكر اعتقاد أبي الحسن الذي ذكره في أول كتابه الإبانة في أصول الديانة، وهو من آخر ما كتب.

[٤] أي: أبو الحسن الأشعرى.



قد أنكرتم قول المعتزلة والقدرية والجهمية والحرورية والرافضة والمرجئة فعرفونا قولكم الذي به تقولون وديانتكم التي بها تدينون [1]، قيل له: قولنا الذي به نقول وديانتنا التي بها ندين: التمسك بكتاب الله تعالى وسنة نبيه وما روي عن الصحابة والتابعين وأئمة الحديث [7].

ونحن بذلك معتصمون وبما كان عليه أحمد بن محمد بن حنبل \_ نضر الله وجهه \_ قائلون [7] ولما خالف قوله مجانبون [1]؛ لأنه

[1] يقول: إذا قال قائل: إن كنتم تنكرون قول المعتزلة، والقدرية، والجهمية، والحرورية، والرافضة، والمرجئة، فإذاً بينوا لنا قولكم ودينكم الذي تدينون به في هذا الباب؟

قيل له: انظر إلى هذه العقيدة من أبي الحسن الأشعري التي سطرها في كتابه الإبانة.

[٢] هذا كلام حق منه كَلْلَهُ، يقول: إن ديننا وعقيدتنا هي التمسك بكتاب الله، والتمسك بسنة نبيه على وما رُوي عن الصحابة والتابعين وأئمة الحديث، ونحن بذلك معتصمون.

[٣] أي: ونقول بقول الإمام أحمد إمام أهل السنة والجماعة، ثم دعا له فقال: «نضر الله وجهه» أي: جعل الله وجهه نضراً، كما في قوله تعالى: ﴿وَبُوهُ يَوْمَإِذِ نَاضِراً ﴿ إِلَى رَبِّهَا الله الله وجهه نهية، ﴿ إِلَى رَبِّهَا الطِّرَةُ ﴿ القيامة: ٢٢] أي: بهجة بهية، ﴿ إِلَى رَبِّهَا الطِّرَةُ ﴾ [القيامة، فدعا أبو الحسن الأشعري للإمام أحمد أن يجعل الله وجهه نضراً بهياً حسناً، يوم القيامة؛ لعلمه وفضله.

[3] فنقول بقول الإمام أحمد؛ لأنه إمام أهل السنة والجماعة، ومن خالف قوله نتجنبه.

الإمام الفاضل والرئيس الكامل [1] الذي أبان الله به الحق عند ظهور الضلال [7]، وأوضح المنهاج به، وقمع به بدع المبتدعين، وزيغ الزائغين، وشك الشاكين، فرحمة الله عليه من إمام مقدم، وكبير مفهم [7]، وعلى جميع أئمة المسلمين. وجملة قولنا: إنا نقر بالله وملائكته وكتبه ورسله وما جاء من عند الله وما رواه الثقات عن رسول الله عليه وذكر ما تقدم وغيره من جمل كثيرة أوردت في غير هذا الموضع [13].

وقال أبو بكر الآجري في كتاب الشريعة: الذي يذهب إليه

[۱] وهذا فيه مبالغة، فالرئيس الكامل من البشر هو: نبينا محمد بن عبد الله، فهو أكمل البشر، فقوله هنا فيه مبالغة، والإمام أحمد ـ بلا شك ـ هو إمام أهل السنة والجماعة.

[7] وذلك في فتنة القول بخلق القرآن، فثبته الله، وأقرانُه من الأثمة تأولوا، وهو تُبَتَ على الحبس والضرب، حتى كان يغمى عليه من ألم الضرب والعذاب، فَثَبَتَ حتى أظهره الله، ولم يقل بقول الجهمية من القول بخلق القرآن، ولهذا قال: «الذي أبان الله به الحق عند ظهور الضلال، وأوضح المنهاج به، وقمع به بدع المبتدعين وزيغ الزائغين، وشك الشاكين».

[٣] معنى قوله: «إمام مُقَدَّم» أي: يتقدم العلماء؛ لفضله، وقوله: «وكبير مفهم» يعني: فَهَّمه اللهُ. وفي الإبانة (مفخم) وقوله: (على جميع أئمة , المسلمين)، يعني: رحمة اللهُ عليه، وعلى جميع المسلمين. .

[٤] إنَّا نقر بالله؛ أي: نؤمن، وهذه هي أصول الإيمان، وهذا كله نقله ابن عساكر في كتاب تبيين كذب المفتري.

أهل العلم: أن الله على عرشه فوق سمواته وعلمه محيط بكل شيء<sup>[1]</sup> قد أحاط علمه بجميع ما خلق في السموات العلى، وجميع ما في سبع أرضين<sup>[۲]</sup> يرفع إليه أفعال العباد<sup>[۳]</sup>. فإن قال قائل: أيش<sup>[٤]</sup>.

معنى قوله: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجُوكَ ثَلَثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴿ الله على عرشه وعلمه محيط [المجادلة: ٧] الآية؟ قيل له: علمه، والله على عرشه وعلمه محيط

[٢] كما قال تعالى: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا ﴾ [الطلاق: ١٢]، فالله محيط بكل شيء.

[٣] وهذا يدل على أنه في العلو؛ لأن الرفع يكون من أسفل إلى أعلى. [٤] أيش نُحِتَ عن قولهم: (أيُّ شيءٍ)، فأصلها: أيُّ شيءٍ، فهذا النَّحْتُ على وجه الاختصار مثل ما تُسمَّى كلمةُ: لا حول ولا قوة إلا بالله؛ حَوْقَلةً، وسبحان الله؛ سَبْحَلة، والحمد لله؛ حَمْدَلةً؛ فأيُّ شيءٍ معنى كذا؟ اختصارها: أيش.

بهم؛ كذا فسره أهل العلم [1]. والآية يدل أولها وآخرها على أنه العلم وهو على عرشه.

[١] أي: أن معنى قوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَّجُوَىٰ ثَلَنَّةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَسْةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ ﴾ أي: بعلمه. ﴿ وَلا أَدْنَ مِن ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرُ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ ﴾ أي: بعمله؛ وهو فوق العرش \_ سبحانه \_. وفسَّر العلماء هذه المعية بالعلم؛ لأن الله افتتح الآية بالعلم، واختتمها بالعلم، فقال سبحانه: ﴿أَلَمْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِۗ﴾ [المجادلة: ٧] فافتتحها بالعلم، ثم قال سبحانه: ﴿مَا يَكُونُ مِن غَّتَوَىٰ ثَلَنثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَآ أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَآ أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا أَثْمَ يُنَتِثَهُم بِمَا عَمِلُوا بَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ ﴾ [المجادلة: ٧]، وختمها بالعلم، فدل على أن المعية هنا معية علم، وهذا ليس من التأويل؛ لأن هذا بدلالة سياق الآية نفسها \_ كما سبق \_ وليس في الآية حجة للحلولية، الذين يستدلون بقوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَّجَوَىٰ ثَلَنَّةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَآ أَدْنَىٰ مِن ذَلِكَ وَلَآ أَكُثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوآ ثُمَّ يُنَتِثُهُم بِمَا عَبِلُواْ يَوْمَ ٱلْقِيَكُمَةً إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ على أنَّ ذاته معهم، وأنَّ الله مختلط بالمخلوقات ـ تعالى الله عما يقولون ـ لأن نصوص العلو والفوقية تزيد على ألف دليل، وهم قد ضربوا بها عُرض الحائط، وأبطلوها بنصوص المعية، أما أهل السنة والجماعة أصحاب المذهب الحق ـ فجمعوا بين النصوص، فأثبوا نصوص العلو والفوقية، وأثبتوا صفة المعية. والمعيةُ لا يلزم منها الاختلاط والامتزاج، وإنما هي لمطلق المصاحبة، تقول العربُ: ما زلنا نسير والقمر معنا؛ والقمر فوقك، وتقول: المتاع معك؛ وهو فوق رأسك، فالمعية في لغة العرب لا تفيد الاختلاط، وإنما تفيد مطلق المصاحبة، فلا تدل على الاختلاط ولا المماسة، فإن الإنسان \_ مثلاً \_ وهنو في الدور الرابع، أو السادس يطَّلعُ على ابنه يبكى؛ وهو في الأرض، ويقول له: أنا معك؛ فيسكت الطفلُ، وبينه وبينه مسافات. فهذه معية، وهي لا تقتضي مُمازِجةً ولا مُماسة. فإذا قلنا: الله مع العباد، فمعناه: بعلمه واطلاعه.

هذا قول المسلمين<sup>[۱]</sup>، والقول الذي قاله الشيخ محمد بن أبي زيد<sup>[۲]</sup>: (وأنه فوق عرشه المجيد بذاته<sup>[۳]</sup> وهو في كل مكان بعلمه)

[١] هذا قول المسلمين قاطبة، أما الحلولية ففسدت فطرتُهم، وخرجوا بقولهم عن قول المسلمين.

[7] رجع المؤلف كَالله إلى قول أبي محمد بن أبي زيد، وقد سبق هذا قبل صفحات، فقد نقل المؤلف عن ابن أبي زيد عندما ذكر ما ذكره السلف أهل السنة من الاعتقاد، وذكر أنه لم يكن من أئمة المالكية من خالف ابن أبي زيد في هذا الاعتقاد الذي ذكره في مقدمة الرسالة، التي ألّفها لتلقن لجميع المسلمين؛ لأن عند أئمة السنة من الاعتقادات التي يلقنها كل أحد. فالقول الذي قاله الشيخ محمد بن أبي زيد وهو من المالكية؛ بأنه فوق عرشه المجيد بذاته؛ يعني: الله كل هو عرشه المجيد بذاته، وهو في كل مكان بعلمه»، هذا القول الذي هو اعتقاد السلف، الذي حكاه ابن أبي زيد، واعتمده، قد حرّفه بعض أهل الباطل، كما سيذكره المؤلف.

[٣] يشيرُ المؤلف إلى قول بعض المحرِّفين حينما رفع (المجيد)، مراده بذلك: أن الله هو المجيد بذاته. ثم قال الشيخ: «ومع أنه جهل واضح فإنه بمنزلة أن يقال: الرحمٰن بذاته والرحيم بذاته والعزيز بذاته» أي: إن هذا التأويل مع كونه باطلاً، فهو يفسد به المعنى، ومقصودُ ابن أبي زيد بقوله: (فوق عرشه المجيدِ) بكسر الدال؛ على أنه صفة للعرش، والذي تأوله برفع الدال، من قوله: (المجيد)؛ مراده: أن تكون وصفاً لله، أي: إنَّ الله هو المجيد بذاته، وهذا \_ يقول \_: مع أنه جهل واضح، فإنه يفسد به المعنى؛ لأن المجيد صفة للعرش، وهذا المبطل رفع (المجيد) ليكون وصفاً لله؛ مراده: أنه المجيد بذاته؛ وهذا معنى غير سليم.

وفي الآية قراءتان مشهورتان: القراءة الأولى: (ذو العرش المجيدُ)، فتكون وصفاً لله، والقراءة الثانية: (ذو العرش المجيدِ) فتكون وصفاً للعرش. وهذه الآية تختلف عن موضوع كلام ابن أبي زيد هنا.

فقد تأوله بعض المبطلين بأن رفع (المجيد)، ومراده أن الله هو المجيد بذاته، وهذا مع أنه جهل واضح فإنه بمنزلة أن يقال: الرحمٰن بذاته والرحيم بذاته والعزيز بذاته.

وقد قال ابن أبي زيد في خطبة الرسالة أيضاً: (على العرش استوى وعلى الملك احتوى)<sup>[۱]</sup>، ففرق بين الاستواء والاستيلاء على قاعدة الأئمة المتبوعين، ومع هذا فقد صرح ابن أبي زيد في «المختصر» بأن الله في سمائه دون أرضه هذا لفظه والذي قاله ابن أبي زيد ما زالت تقوله أئمة السنة من جميع الطوائف<sup>[۲]</sup>.

وقد ذكر أبو عمر الطلمنكي الإمام في كتابه الذي سماه «الوصول إلى معرفة الأصول»: أن أهل السنة والجماعة متفقون على أن الله استوى بذاته على عرشه [٣]. وكذلك ذكره محمد بن عثمان بن

<sup>[</sup>۱] ففرقٌ بين الاستواء والاستيلاء، فقال في الاستواء: (على العرش استوى)، والاستيلاءُ عام لجميع المخلوقات؛ فالله تعالى ملكها وقهرها، أما الاستواء فهو خاص بالعرش، والاستيلاء عام لجميع المخلوقات، ولهذا فَرَّقَ فقال: «على العرش استوى وعلى الملك احتوى».

<sup>[7]</sup> كلام ابن أبي زيد هذا ليس خاصاً به، بل يقوله طوائفُ المسلمين، ويقوله أئمةُ السنة من جميع الطوائف؛ كلهم يقولون مثل ما قال ابن أبي زيد؛ بأن الله في سمائه دون أرضه؛ رداً على الجهمية الذين يقولون: إن الله مختلطٌ بمخلوقاته، تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً، وقد ذكر هذا ابنُ القيم كَثَلَتُهُ في اجتماع الجيوش الإسلامية.

<sup>[</sup>٣] قال كَلِّلَةُ: «بذاته» للرد على الحولية الجهمية، واضطر العلماء إلى إطلاق كلمة (بذاته) للرد على الجهمية الذين أنكروا علو الله على خلقه، ولو =

أبي شيبة حافظ الكوفة في طبقة البخاري ونحوه ذكر ذلك عن أهل السنة والجماعة [1]. وكذلك ذكره يحيى بن عمار السجستاني الإمام في رسالته المشهورة في السنة التي كتبها إلى ملك بلاده. وكذلك ذكر أبو نصر السجزي الحافظ في كتاب «الإبانة» له. قال: وأئمتنا كالثوري ومالك وابن عيينة وحماد بن سلمة وحماد بن زيد وابن المبارك وفضيل بن عياض وأحمد وإسحاق: متفقون على أن الله فوق العرش بذاته؛ وأن علمه بكل مكان [2].

وكذلك ذكر شيخ الإسلام الأنصاري وأبو العباس الطرقي والشيخ عبد القادر الجيلي ومن لا يحصي عدده إلا الله من أئمة الإسلام وشيوخه[٣]، وقال الحافظ أبو نعيم الأصبهاني صاحب (حلية الأولياء)، وغير ذلك من المصنفات المشهورة في الاعتقاد

<sup>=</sup> لم يتكلم أهلُ البدع بهذا؛ لما كان هناك حاجة إلى أن يقال: (بذاته)، بل يقال: إن الله استوى على العرش، لكن أهل السنة أرادوا بذكرهم لهذه الكلمة: الرد على أهل البدع الذين أنكروا علو الله بذاته.

<sup>[1]</sup> أي: إنهم يثبتون استواء الله على عرشه بذاته.

<sup>[</sup>٢] والمؤلف تَظَلَّهُ يكثر من النقول عن الأئمة والعلماء؛ ليرد على الجهمية، ويبين أن الجهمية والمعتزلة والأشاعرة، قولهم مخالف لقول أهل السنة، وَلِمَا أُقَّره العلماءُ والأئمةُ وأهل الحق.

<sup>[</sup>٣] كذلك: شيخُ الإسلام الأنصاري أبو إسماعيل الهروي، وأبو العباس الطرقي، وعبد القادر الجيلي الحنبلي، ومن لا يحصي عددهم من العلماء إلا الله؛ من أئمة الإسلام وشيوخه؛ كلهم قرروا أن الله مستو على العرش، وأن الله فوق المخلوقات بذاته، وأن علمه محيط بكل مكان.

الذي جمعه: طريقنا طريق السلف المتبعين الكتاب والسنة وإجماع الأمة [1]، قال: ومما اعتقدوه أن الله لم يزل كاملاً بجميع صفاته القديمة لا يزول ولا يحول؛ لم يزل عالما بعلم [1]، بصيراً ببصر سميعاً بسمع متكلماً بكلام [1]، وأحدث الأشياء من غير شيء [1].

وأن القرآن كلام الله. وكذلك سائر كتبه المنزلة كلامه غير مخلوق وأن القرآن من جميع الجهات [٥]؛ مقروءاً ومتلواً ومحفوظاً ومسموعاً ومكتوباً وملفوظاً كلام الله على حقيقة لا حكاية ولا ترجمة، وأنه بألفاظنا كلام الله غير مخلوق، وأن الواقفة واللفظية من

<sup>[</sup>١] هذا النقل عن الحافظ أبي نعيم الإصبهاني صاحب حلية الأولياء، فإنه صنف كتاباً في الاعتقاد، قرر فيه مذهب أهل السنة والجماعة في باب الأسماء والصفات

<sup>[</sup>۲] قوله: (عالماً بعلم) أثبت الاسم والصفة، وفي ذلك رد على المعتزلة الذين يقولون إن له الأسماء دون الصفات، فيقولون: إنه عالم بغير علم؛ لأنهم يثبتون الأسماء دون الصفات.

<sup>[</sup>٣] هذا قول أهل السنة، وهو إثبات الأسماء والصفات.

<sup>[</sup>٤] يعني: خلق الأشياء من غير شيء.

<sup>[0]</sup> قوله: «من جميع الجهات» أي: من جهة القراءة؛ فإذا قرأته؛ فهو كلام الله، وإذا حفظتَه؛ فهو كلام الله، وإذا سمعتَه؛ فهو كلام الله، وإذا كتبته؛ فهو كلام الله، وإذا تلفظتَ به؛ فهو كلام الله؛ فهو كلام الله؛ فهو كلام الله؛ فهو كلام الله؛ فهو كلام الله مقروع ومتلو بالألسُن، محفوظٌ في الصدور، مسموعٌ بالآذان، مكتوبٌ في المصاحف. فالقرآنُ كلامُ الله؛ لفظُه وَمَعْنَاهُ.

الجهمية [1] ، وأن من قصد القرآن بوجه من الوجوه يريد به خلق كلام الله فهو عندهم من الجهمية [2] ، وأن الجهمي عندهم كافر [7] . وذكر أشياء إلى أن قال: وأن الأحاديث التي ثبتت عن النبي ولله في «العرش واستواء الله عليه» يقولون بها [3] ، ويثبتونها من غير تكييف ولا تمثيل [6] ، وأن الله بائن من خلقه [7] ، والخلق بائنون منه [7] ؛ لا

[۱] الواقفة هم الذين يقولون: لا نقول إن القرآن مخلوق أو غير مخلوق، واللفظية هم الذين يقولون: لفظي بالقرآن مخلوق، فَكُلُّ من هاتين الفرقتين؛ من الجهمية؛ لأنهم خالفوا السلف. فالقرآن كلام الله، فلا تخصص اللفظ ولا تقل: لفظي بالقرآن مخلوق، فأنت مخلوق بجميع أفعالك، لكن كونك تخصص فتقول: إن اللفظ بالقرآن مخلوق؛ هذا من البدع؛ لأنه قد يراد باللفظ الملفوظ.

[٢] أي: من قال إن المقروء مخلوق، أو قال: الملفوظ مخلوق، أو قال: المكتوب قال: المحتوب مخلوق؛ فهو جهمي.

[٣] يعني: على العموم، لكن فلان ابن فلان الجهمي بعينه لا يُكفر حتى تقوم عليه الحجة، وتنتفي عنه الموانع، فالمعيّن لا يكفر، لكن هذا من التكفير على العموم، مثل قولهم: مَنْ قال: إن القرآن مخلوق؛ فهو كافر، ومن أنكر رؤية الله في الآخرة؛ فهو كافر، أما فلان بن فلان؛ على التعيين، فلا يكفر حتى تقوم عليه الحجة، وتنتفي عنه الموانع.

- [٤] يعني: يثبتون الأحاديث التي جاءت في إثبات صفة الاستواء.
- [٥] لا يقول: كيفيةُ استواءِ الله كذا، ولا يقول: مثل استواء المخلوق.
  - [7] أي: منفصل ليس بمختلط بالمخلوقات.
    - [٧] أي: منفصلون عنه.

يحل فيهم ولا يمتزج بهم [1]، وهو مستو على عرشه في سمائه دون أرضه [7]. وذكر سائر اعتقاد السلف وإجماعهم على ذلك. وقال يحيى بن عمار في «رسالته»: لا نقول كما قالت الجهمية: أنه مداخل الأمكنة وممازج لكل شيء [7] ولا نعلم أين هو؛ بل نقول هو بذاته على عرشه وعلمه محيط بكل شيء وسمعه وبصره وقدرته مدركة لكل شيء أين مَا كُنتُم الله الحديد: ٤] [6]. وقال شيء العارف معمر بن أحمد «شيخ الصوفية في هذا العصر: أحببت أن أوصي أصحابي بوصية من السنة وأجمع ما كان عليه أهل الحديث وأهل المعرفة والتصوف من المتقدمين والمتأخرين؛ فذكر أشياء في الوصية إلى أن قال فيها: وأن الله استوى على عرشه بلا كيف [7].

ولا تمثيل [٧]، ولا تأويل [٨]، والاستواء معلوم [٩]، والكيف

<sup>[</sup>١] وهذا فيه الرد على الجهمية.

<sup>[</sup>٢] فهو مستو على العرش، والعرش فوق السماء.

<sup>[</sup>٣] فهم يعتقدون أن معبودهم داخل في الأمكنة، وممتزج بكل شيء.

<sup>[</sup>٤] فهو يدرك سبحانه بسمعه كل شيء، ويسمع المسموعات، ويبصر المُبْصَرَات، ويقدر على كل شيء.

<sup>[</sup>٥] يعني: بعلمه وإحاطته واطلاعه ونفوذ سمعه وبصره، وهو فوق العرش سبحانه.

<sup>[7]</sup> فلا نقول: كيفيةُ استواء الله كذا، بل نقول: الله أعلم بالكيفية.

<sup>[</sup>٧] فلا نقول: إنه كاستواء المخلوق.

<sup>[</sup>٨] كتأويل قوله تعالى: (استوى) بالاستيلاء.

<sup>[</sup>٩] أي: معلوم معناه في اللغة العربية وهو: استقر، وعلا، وصعد، وارتفع.

مجهول<sup>[1]</sup>؛ وأنه مستو على عرشه بائن من خلقه <sup>[۲]</sup>، والخلق بائنون منه بلا حلول ولا ممازجة ولا ملاصقة، وأنه على سميع بصير عليم خبير يتكلم ويرضى ويسخط ويضحك ويعجب ويتجلى لعباده يوم القيامة ضاحكاً وينزل كل ليلة إلى سماء الدنيا كيف شاء بلا كيف ولا تأويل<sup>[۳]</sup>، فمن أنكر النزول أو تأول فهو مبتدع ضال<sup>[3]</sup>، وقال الإمام أبو عثمان إسماعيل بن عبد الرحمن الصابوني النيسابوري في كتاب الرسالة في السنة له: ويعتقد أصحاب الحديث ويشهدون أن الله فوق سبع سمواته على عرشه كما نطق به كتابه <sup>[6]</sup>.

وعلماء الأمة وأعيان سلف الأمة؛ لم يختلفوا أن الله تعالى على عرشه، وعرشه فوق سمواته. قال: وإمامنا أبو عبد الله الشافعي احتج في كتابه «المبسوط» في مسألة إعتاق الرقبة المؤمنة في الكفارة، وأن الرقبة الكافرة لا يصح التكفير بها[٢] بخبر: معاوية بن

<sup>[1]</sup> كيفية استواء الرب مجهولة لا نعرفها.

<sup>[</sup>٢] خلافاً للجهمية الذين يقولون: إنه مختلط بالمخلوقات.

<sup>[</sup>٣] هذا قول أهل السنة في هذه النصوص الواردة في الكتاب والسنة: مثل قوله: سميع؛ بصير؛ عليم؛ خبير، وغيرها من الصفات التي أثبتها الله لنفسه، ككونه أيضاً: يتكلم، ويرضى، ويسخط، ويضحك، ويعجب، ويأتي لعباده ضاحكاً، وينزل إلى السماء الدنيا، كيف شاء، فلا نكيف شيئاً من صفاته، بل نقول: الله أعلم بكيفياتها، ولا نؤول، ولا نعطل.

<sup>[</sup>٤] لأنه مخالف لأهل السنة والجماعة.

<sup>[0]</sup> كما في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ ﴾ [الأعراف: ٥٤]، وقوله: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ﴿ آلِ اللهِ: ٥].

<sup>[</sup>٦] فلا تجزيء الرقبة الكافرة، بل لا بد أن تكون رقبة مؤمنة.

الحكم، وأنه أراد أن يعتق الجارية السوداء عن الكفارة؛ وسأل النبي ﷺ عن إعتاقه إياها فامتحنها[١] ليعرف أنها مؤمنة أم لا؟ فقال لها: أين ربك؟ فأشارت إلى السماء، فقال: (أعتقها فإنها مؤمنة)[٢]، وحكم بإيمانها لما أقرت أن ربها في السماء، وعرفت ربها بصفة العلو والفوقية[٣].

وقال الحافظ أبو بكر البيهقي [1]: باب القول في الاستواء: قال الله تعالى: ﴿ الرَّمْنَ عَلَى الْعَرْشِ اَسْتَوَىٰ ﴿ اللهِ عَالَى الْمُعَرَّشِ السَّتَوَىٰ اللهِ عَالَى الْمُعَرَّشِ السَّتَوَىٰ اللهِ عَالَى اللهُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ اللهِ اله

[١] أي: سألها سؤال امتحان.

[٢] خبر معاوية بن الحكم السلمي في صحيح مسلم، لما صَكَّ الجارية السوداء التي ترعى الغنم لَمَّا أخذ الذئب واحدة منها، وكان يشاهدها، فجاء وصكها وضربها، وقال: كيف يأخذ الذئب واحدة من الغنم وأنتِ عنده؟ ثم ندم فجاء إلى النبي عَنَّ وأخبره، فعظم عليه الأمر وشدد عليه، فقال يا رسول الله: إذا اعْتَقْتُها كانت كفارة لي. فقال: ائتِ بها إليَّ، فامتحنها النبيُّ عَنِي فسألها: أين الله؟ قالت: في السماء. قال: من أنا؟ قالت: أنت رسول الله. قال: أعتقها فإنها مؤمنة (۱).

[٣] وهذا يدل على أن الله ﷺ فوق العرش فوق السماوات في العلو، وهذا هو الحق، وهو قول أهل السنة قاطبة كما دلت عليه النصوص.

[3] هذا نقل عن الإمام البيهقي كَثَلَثُهُ، وهو شافعي المذهب، وقد يؤول بعض الصفات على طريقة الأشاعرة، لكنه كَثَلَثُهُ لا يلتزم بمذهب الأشاعرة، ومع ذلك نقل هذه النقول التي تثبت أن الله فوق السماوات؛ مستو على عرشه، ويريد بذلك أن يستدل بهذه النصوص على أن الله مستو على عرشه؛ فوق مخلوقاته.

<sup>(</sup>۱) حديث صحيح؛ أخرجه مسلم (٥٣٧)، وأبو داود (٩٣٠)، وأحمد في المسند (٥/ ٤٤٨)، وابن أبي عاصم في السنة (١٠٤)، والطبراني في الكبير (٩٣٨/١٩)، وابن حبان في صحيحه (١٦٥) من حديث معاوية بن الحكم السلمي ﷺ، وقد تقدم.

عَلَى ٱلْعَرْشِ [الأعراف: ١٥]، ﴿ وَهُو ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ عَ الْأَنعام: ١٨]، ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكِلُمُ ٱلطَّيِبُ ﴾ ﴿ يَخَافُونَ رَبَّهُم مِن فَوْقِهِم ﴾ [النحل: ١٥] [١] ، ﴿ إِلَيْهِ يَصَعَدُ ٱلْكِلُمُ ٱلطَّيِبُ ﴾ [فاطر: ١٠] [٢] ، ﴿ وَأَمِنهُم مَن فِي ٱلسَّمَا فِي السَّمَا فِي السَّمَا فِي السَّمَا فِي السَّمَا فَي السَّمِوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [النوبة: ٢] أي: على جذوع النخل [١٥]، وقال: ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى العَرْشُ كَمَا صَرِح بِه فِي على العَرْشُ كَمَا صَرِح بِه فِي السَّمُوا فَي اللَّيْاتُ دَلَالَةُ عَلَى إِبْطَالُ قُولُ السَّمُوا فِي اللَّيْاتُ دَلَالَةُ عَلَى إِبْطَالُ قُولُ مِنْ زَعِم مِن الجَهِمِيةُ: أَن اللهُ بِذَاتِه فِي كُلُ مَكَانُ [١٨]، وقولُه: ﴿ وَهُو لَهُ وَهُو مَن الجَهِمِيةُ: أَن اللهُ بِذَاتِه فِي كُلُ مَكَانُ [١٨]، وقولُه: ﴿ وَهُو لَهُ اللَّهُ بِذَاتِه فِي كُلُ مَكَانُ [١٨]، وقولُه: ﴿ وَهُو لَهُ عَلَى اللَّهُ بِذَاتِه فِي كُلُ مَكَانُ [١٨]، وقولُه: ﴿ وَهُو لَهُ عَلَى اللَّهُ بَذَاتِهُ فِي كُلُ مَكَانُ [١٨]، وقولُه: ﴿ وَهُو لَهُ عَلَى اللَّهُ بَاللَّهُ بَذَاتِهُ فِي كُلُ مَكَانُ [١٨]، وقولُه: ﴿ وَهُو لَهُ اللَّهُ بَاللَّهُ بَا اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

[١] في هاتين الآيتين إثبات الفوقية.

[٢] فيه إثبات العلو؛ لأن الصعود يكون من أسفل إلى أعلى.

[٣] في للظرفية، والمراد بالسماء: العلو؛ أي: أأمنتم مَنْ في العلو، وهو الله. وهو فوق العرش.

[٤] السماء إذا أُريد بها الطباق المبنية، فتكون (في) بمعنى: على السماء، وإن أُريد بالسماء العلو، فتكون (في) بمعنى الظرفية؛ على بابها.

[٥] (في) تأتي بمعنى (على)، وليس المراد أنه يشق الجذوع ويدخلهم فيها؛ هذا ليس مرداً، ولا يدل عليه ظاهر اللفظ.

[7] ليس معناه: احفروا الأرض وادخلوا فيها؛ بل معناه: سيحوا على الأرض.

[٧] كل شيء فوق رأسك؛ يسمَّى سماء، والله له أعلى العلو، وهو فوق العرش، والعرش أعلى السماوات.

[٨] هذا قول الجهمية، يقولون: إنه مختلط بالمخلوقات، حتى أنهم قالوا: إنه في بطون السباع، وفي أجواف الطيور، وفي كل مكان ـ تعالى الله عما يقولون علواً كبيراً ـ.

مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمُ [الحديد: ٤] إنما أراد بعلمه لا بذاته [١٦]. وقال أبو عمر بن عبد البر في شرح الموطأ لما تكلم على حديث النزول [٢] قال: هذا حديث لم يختلف أهل الحديث في صحته [٣]، وفيه دليل على أن الله في السماء على العرش من فوق سبع سموات [٤] كما قالت الجماعة [٥].

وهو من حجتهم على المعتزلة [٢]. قال: وهذا أشهر عند الخاصة والعامة وأعرف من أن يحتاج إلى أكثر من حكايته [٧]؛ لأنه

[١] فقوله: ﴿وَهُوَ مَعَكُرُ ﴾ أي: بعلمه لا بذاته، وذاته فوق العرش. نقل المؤلف هذه النقول حتى يبين أن الأئمة والعلماء من جميع الطوائف، كلهم يثبتون العلو والفوقية، خلافاً لمذهب الجهمية النفاة.

[٢] وهذا النقل عن أبي عمر بن عبد ٤ البر النمري المالكي في شرح الموطأ وهو كتاب عظيم، لمَّا تكلم على حديث النزول وهو قوله ﷺ: (ينزل ربنا كل ليلة إلى سماء الدنيا حين يبقى الثلث الآخر ثم يقول من يدعوني فأستجيب له من يسألني فأعطيه من يستغفرني فأغفر له) قال: هذا حديث لم يختلف أهل الحديث في صحته. يعني: حديث النزول ينزل ربنا كل ليلة إلى سماء الدنيا.

[٣] لأنه من الأحاديث المتواترة، وروي في الصحاح والسنن والمسانيد فهو متواتر.

[٤] أين الدليل في قوله ﷺ: (ينزل ربنا كل ليلة)، على علو الله؟ الدليل مستفادٌ من معنى النزول نفسه؛ لأن النزول إنما يكون من أعلى إلى أسفل. وهذا النزول لا نعلم كيفيته، بل الله أعلم بكيفيته، وهو فعل يفعله سبحانه، كما يليق بجلاله وعظمته، لكن الحديث فيه إثبات العلو وفيه إثبات النزول أيضاً.

[٥] أي: كما قال أهل السنة والجماعة.

[7] أي: هذا الحديث؛ حديث النزول، من حجج أهل السنة على المعتزلة في إنكارهم لعلو الله على المخلوقات، واستوائه على العرش، وكذلك هو من حُججهم على الجهمية. فإنه قال فيه: (ينزل)؛ فدل على أنه فوق عرشه على أنه في العلو.

[٧] يقول: إن هذا مشهور ومعلومٌ عند الخاصة والعامة؛ أن الله في =

اضطرار لم يوقفهم عليه أحد[١].

ولا أنكره عليهم مسلم[٢]. وقال أبو عمر أيضاً: أجمع علماء

= العلو، وأعرف من أن يحتاج إلى أكثر من حكايته. يعني: لا يحتاج فقط إلا أن تقرأ الآية، وتقرأ الحديث، فالآيات؛ مثل قوله تعالى: ﴿ثُمَّ السَّوَىٰ عَلَ الْعَرْشِ السَّوَىٰ ﴿ الْأَعِرَافِ اللّهِ اللّهَ الْعَرْشِ السَّوَىٰ ﴿ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا

[1] يعني: أن الخلق مضطرون إلى إثبات أن الله في العلو، هذا اضطرار لم يوقفهم عليه أحد، يعني: لم يخبرهم به أحد، بل الله تعالى فطرهم على ذلك؛ فطرهم على أنه في العلو، وأنه فوق العرش، وأنه فوق السماوات، هذا أمر فُطر عليه الخلق، من غير أن يوقفهم عليه أحد، ويطلعهم عليه، ويخبرهم به، وليس الإنسان وحده مفطوراً على هذا، بل الدواب كذلك. وممّا يدل على كونه أمراً فطرياً، أنه إذا أصاب الإنسان ضائقةً؛ رفع رأسه إلى السماء؛ وإذا أصاب الدابة شيء رفعت رأسها إلى السماء؛ اضطراراً، والإنسان من حين يؤذيه أحد يُبادر برفْع رأسه إلى السماء ويقول: يا الله! هذا معنى اضطراري يجده الإنسان في نفسه، ويضطر إلى طلب الله في العلو من غير أن يوقفه عليه أحد أو يلزمه أو يخبره بذلك؛ لأن الله فطرهم على ذلك: ﴿ وَظَرَتَ اللهِ اللهِ فَطَرَ النّاسَ عَلَيّاً ﴾ [الروم: ٣٠].

[٢] ولا أنكر عليهم مُسْلِمٌ حينما يرفعون أيديهم إلى السماء، ويطلبون الله في العلو، بل المسلمون مفطورون على ذلك، وهذا علم اضطراري ـ كما تقدَّم \_ يجدونه في نفوسهم؛ فطرهم الله عليه، من غير أن يخبرهم بذلك أحد، أو يوقفهم عليه أحد، ولذلك: فلم ينكره عليهم أحد من المسلمين.

الصحابة والتابعين الذين حمل عنهم التأويل قالوا في تأويل قوله: ﴿مَا بَكُونُ مِن نَّجُونَ ثَلَثَةٍ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴿ هُو على العرش وعلمه في كل مكان[١].

[١] ففسروها بالعلم، فمعنى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجُوَىٰ ثَلَثَةٍ إِلَّا هُو رَابِعُهُمْ ﴾ أي: بعلمه. وأيضاً أي: بعلمه، وخذلك قوله: ﴿وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُو سَادِسُهُمْ ﴾ أي: بعلمه، وذاته فوق العرش. قوله: ﴿وَلَا أَدُنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُو مَعَهُمْ ﴾ أي: بعلمه، وذاته فوق العرش. فإذا قال قائل: أنتم أولتم الآية بالعلم، فكيف تؤولونها بذلك وأنتم تمنعون التأويل؟!

نقول: ما أولنا بل فسرناها بذلك التفسير؛ لأن الله تعالى افتتح الآية بالعلم، وختمها بالعلم، فقال كما في أوَّلِها: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّنَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضُ ﴾، فافتتح الله الآية بالعلم، وختمها بالعلم؛ فدل على أنها معية علم، ولهذا حكاه أبو عمر؛ إجماعاً، ولم ينقله عن الاثنين أو الثلاثة، أو العشرة، بل قال: «أجمع علماء الصحابة والتابعين الذين حُمِلَ عنهم التأويل، قالوا في تأويل قوله تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَنَةٍ إِلّا هُو رَابِعُهُم ﴾ هو على العرش وعلمه في كل مكان المفذا إجماع من العلماء؛ الصحابة والتابعين وغيرهم. فإذا جاء واحد شاذ من المتأخرين وقال: معنى ﴿ إِلّا هُو مَعَهُم ﴾ أي: مختلط بالمخلوقات؛ يقال: هذا قول مبتدًع، وقول كُفري، مخالف للنصوص، ومخالف للإجماع، ومخالف للغة العربية.

فإذا قال ما قلتُه هو مقتضىٰ اللغة العربية؛ لأن (مع) في قوله: (وهو معهم)، تفيد الامتزاج والاختلاط، وهذا أصل معناها في اللغة. نقول: لا، كذبت، ليست هذه لغة العرب؛ المعية في اللغة لا تفيد الاختلاط ولا الامتزاج، ولا المحاذاة، ولا المماسة؛ المعية في لغة العرب لمطلق المصاحبة، فإذا قيل: فلان مع القوم؛ لا يلزم أن يكون مختلطاً بهم، فقد يكون معهم برأيه مثلاً، أو معهم بتأييده، أو معهم بنصرته. ويقال أيضاً: الأمير مع الجيش، والجيش بينه وبين الأمير مسافات، فمعنى معهم أي: بتدبير الجيش، ومتابعته، ويقال أيضاً: فلان زوجته معه؛ وهي في المشرق. وهو في المغرب، فما معنى هذه المعية؟ معناها: أنها في عصمته.

فالمعية لا يلزم منها الاختلاط أبداً؛ تقول العرب: ما زلنا نسير والقمر معنا؛ ما زلنا نسير والنجم معنا، حتى قال بعض الأحناف: لو تزوج مشرقي بمغربية ولم يتصل بها، \_ يعني: عقد على زوجته \_ ولم يلتقيا ثم جاءت بولد لستة أشهر من عقد النكاح؛ ألحق الولد به ولو لم يعلم أنه اتصل بها؛ حفاظاً على النسب. قال: لجواز أن يكون من أهل الخطوة؛ أي: أن يكون عنده كرامة؛ فيقطع المسافة البعيدة في زمن يسير جداً. ولم يكن في زمانهم ما هو عندنا الآن، من توفر وسائل النقل السريعة التي قرَّبت المسافات بين الأقطار المتباعدة؛ كالطائرات، والقطارات، وغيرهما. وكان قبل استحداث هذه الوسائل المشرقيُّ إذا تزوج بمغربية يحتاج بعضهم إلى أن يجلس سنتين حتى يصل إليها؛ فَبَقِيُّ بن مخلد جاء إلى الإمام أحمد في الطريق؛ في سنتين فاحتاج إلى هذه المدة الطويلة.

يقول: إذا تزوج مشرقي بمغربية، فأتت بولد لستة أشهر من عقد النكاح، ولم نعلم أنه اتصل بها؛ نُلحق الولد بأبيه؛ حفاظاً على النسب، لجواز أن يكون الوالدُ من أهل الخطوة، يعني: هذا يمكن أن يكون له ذلك على وجه الكرامة؛ بحيث انتقل إليها من هذه المسافة البعيدة فجامعها؛ وأتت بهذا الولد.

فالقصد من هذا: أن كلمة المعية، لا يلزم منها الاختلاط والامتزاج.

فإذا أتى بعض الجهمية أو بعض المعتزلة، من العصور المتأخرة، وقالوا: قوله تعالى: ﴿وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُنُتُمْ [الحديد: ٤] يدل على أن الله مختلط بالمخلوقات، وهذه المعية تفيد الاختلاط والامتزاج، وأبطلوا نصوص العلو والفوقية، التي تزيد أفرادها على ألف دليل، وضربوا بها عُرض الحائط، وقالوا: هذه كلها باطلة من جهة ما أفادته معانيها الظاهرة، وضربوا نصوص الفوقية واستواء الله على عرشه، بنصوص المعية، نقول لهم: إذاً: آمنتم ببعض النصوص وكفرتم ببعض، والواجب أن تُعْمِلُوا الاثنين، كأهل السنة الذين وفقهم الله فعملوا بالنصوص من الجانبين؛ عملوا بنصوص الفوقية والاستواء، وأثبتوا فوقية الله على خلقه، واستواءه على عرشه، وقالوا المعية نوعان: معية عامة، ومعية خاصة: فالمعية العامة للمؤمن والكافر، كقوله تعالى: ﴿وَهُوَ عَامَة، ومعية خاصة: فالمعية العامة وإحاطته واطلاعه؛ هذه المعية العامة؛ =

وما خالفهم في ذلك أحد يحتج بقوله. فهذا ما تلقاه الخلف عن السلف[1]؛

= تأتي في سياق المحاسبة والمجازاة والتخويف، وهي التي في قوله تعالى: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجُونُ مُن لَكُنَةٍ إِلّا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلَا خَمْسَةٍ إِلّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرُ إِلّا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُواً ثُمْ يُلْبَتُهُم بِمَا عَبِلُوا يَوْمَ ٱلْقِيَمَةِ إِنَّ ٱللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ وَلاَ أَكْثَرُ إِلّا هُو مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمُ يُلْبَتُهُم بِمَا عَبِلُوا يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ إِنَّ ٱللّهَ بِكُلِ شَيْءٍ عَلِيمُ وَلاَ يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾ [الـنـــاء: النّاسِ وَلا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللّهِ وَهُو مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلُ ﴾ [الـنـــاء: هـمية عامة. والمقصود: أن المعية العامة تكون للمؤمن والكافر، وتأتي في سياق المحاسبة، والمجازاة، والتخويف.

أما المعية الخاصة؛ فهي خاصة بالمؤمنين، وبالمتقين، وبالصابرين، وبالأنبياء، والرسل؛ كما في قوله تعالى: ﴿إِنِّى مَعَكُمَا أَسَعُمُ وَأَرَكُ وقوله: ﴿ وَالْمَابِرُوا اللّهُ مَعَ اللّهِ مِعَ الْهَابِرِينَ ﴾، وقوله: ﴿إِنَّ اللّهَ مَعَ الْهَابِرِينَ ﴾، وقوله: ﴿إِنَّ اللّهَ مَعَ الْهَابِرِينَ ﴾، وقوله: ﴿إِنَّ اللّهَ مَعَ الْهَابِينَ وَتَقتضي: وَالتّسديد، والتأييد، ولا تدل على الاختلاط والامتزاج، كما فهم التوفيق والتسديد، وأهل الباطل؛ فأهل البدع من المعتزلة والجهمية، لم يتلقوا ذلك عن السلف، وليس في أيديهم نقل ثابت عنهم في هذا الباب، ولم يفهموا نصوص الكتاب والسنة، وضربوا بهما عرض الحائط، وقالوا قولاً مختلقاً، ولذلك: فإن الأثمة والعلماء ألفوا مؤلفات في بيان مذهب السلف، والرد على المعطلة. وشيخ الإسلام ينقل عن هؤلاء العلماء النصوص الكثيرة؛ لبيان بطلان مذهب المعطلة النفاة، وأنهم ليس لهم سلف من الأثمة، ولا من العلماء، وإنما هم أعاجم لا يفهمون اللغة العربية، ولا يفهمون النصوص، وتكلموا بالكلام الكفري، فلذلك قام العلماء بنصر دين الله، وكتابه، وسنة نبيه، وردوا عليهم، ومنهم شيخ الإسلام كَلَّلُهُ، وله في ذلك المصنفات المشهورة، ومنها هذه القاعدة التي شرحناها.

[١] الخلف هم: المتأخرون، والسلف هم: المتقدمون، والسلف هم: الصحابة والتابعون وأتباعهم، والخلف: من جاء بعدهم إلى يوم القيامة؛ تلقوا =

إذ لم ينقل عنهم غير ذلك [1]، إذ هو الحق الظاهر الذي دلت عليه الآيات القرآنية والأحاديث النبوية [1]؛ فنسأل الله العظيم أن يختم لنا بخير ولسائر المسلمين وأن لا يزيغ قلوبنا بعد إذ هدانا؛ بمنه وكرمه إنه أرحم الراحمين، والحمد لله وحده [7].

= هذا الدين وهذا العلم عن السلف؛ تلقاه الأصاغر عن الأكابر؛ تلقاه المتأخرون عن المتقدمين.

[۱] لم ينقل عنهم شيء يخالف ما دلت عليه النصوص؛ من إثبات على خلقه، واستوائه على عرشه.

[7] والحمد الله، فماذا بعد الحق إلا الضلال.

[٣] ختم المؤلف تَخَلَّلُهُ هذه الرسالة بالدعاء.

فنسأل الله أن يختم لنا بخير، وأن يثبتنا على دينه القويم، وأن لا يُزغْ قلوبنا بعد إذ هدانا بمنه وكرمه، وأن يتوفانا على الإسلام، غير مغيرين ولا مبدلين، إنه ولي ذلك والقادر عليه، وصلى الله وسلم وبارك على رسولنا ونبينا محمد، وعلى آله وأصحابه أجمعين.

تم بعمر (له

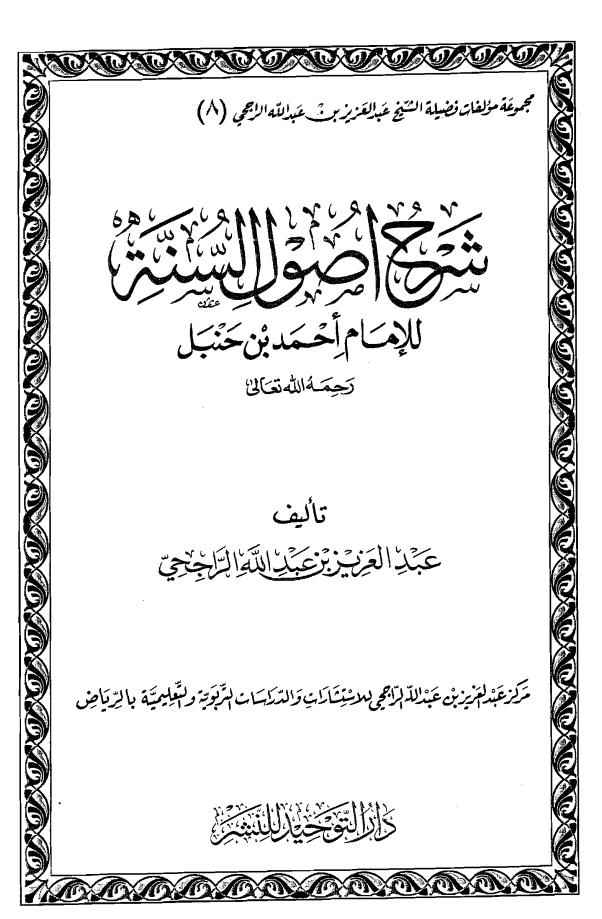
رَفَحُ عِبْ (لاَرَّحِنْ) (الْجُثِّرِيَّ (سِّكْتُهُ) (لِنَّرِّ) (الْفِرُوكِ www.moswarat.com



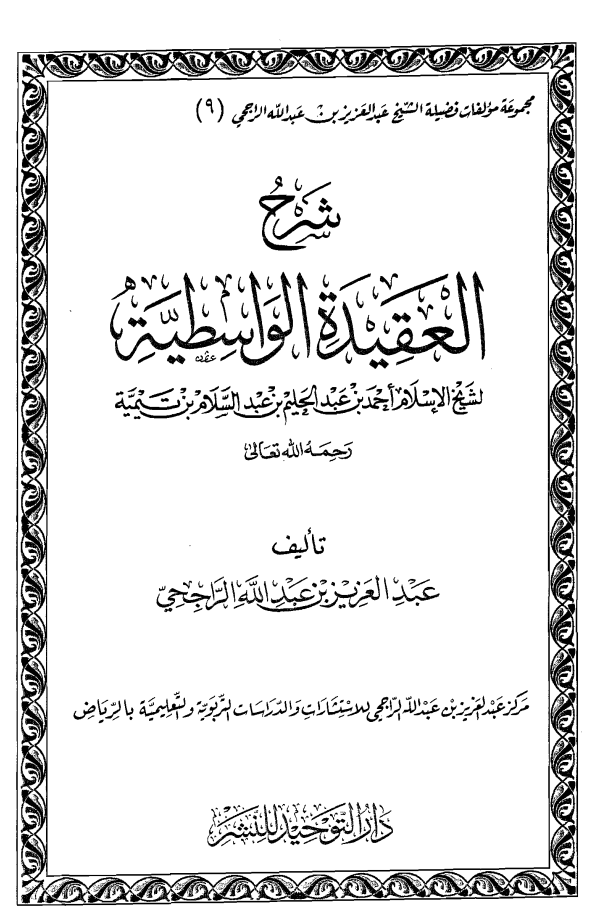
## الفهرس العام

| الصفحة | الموضوع                                                          |
|--------|------------------------------------------------------------------|
| ٣      | مقدمة الشارح                                                     |
| ٥      | نص السؤال الوارد لشيخ الإسلام من بلدة مراكش                      |
| ٨      | وجوب الإقرار بما جاء به القرآن والسنة والأدلة على ذلك            |
| 17     | الوجوه التي تدل على وجوب العناية بالقرآن لفظاً ومعنى             |
| 77     | الرد على شبهة اختلاف الصحابة في تفسير القرآن                     |
| 3 4    | أنواع الاختلاف والأمثلة عليها                                    |
| 44     | فصل في إثبات العلو لله تعالى                                     |
| ٤١     | الوجه الأول: في تبيين وجوب الإقرار بالإثبات لعلو الله            |
| ٤١     | أنواع الأدلة الدالة على علو الله على عرشه                        |
| ٤٥     | المخالفون لأهل السنة وشبهتهم                                     |
| ٤٧     | إثبات أهل السنة صفة العلو لله بأنواعه الثلاث                     |
| ٤٩     | المناقشة العقلية لمنكري علو الله                                 |
| ٥٣     | موقف أهل البدع من النصوص                                         |
| ٥٨     | الكلام عن الجهمية وأنهما طائفتان                                 |
| 77     | عقيدة القرامطة الباطلة والرد عليها                               |
| 77     | أمثلة على بعض المجملات من الأحاديث                               |
| 79     | المحفوظ من أحاديث أبي هريرة ﴿ فَيُهِ لَمْ عَالِمُهُ الْمُعْبَاتُ |
| ٧١     | رد شبهة الجهمية المتكلمة                                         |
| ٧٧ .   | من أظِهر الإسلام وأبطن الكفر يسمى منافقاً زنديقاً علمانياً       |
| ۸.     | إمام الْنفاة وأئمة الإثبات                                       |
| ۸۳     | الصواب أن الإسراء والمعراج كانا في ليلة واحدة                    |
| 77     | الوجه الثاني: في تبيين وجوب الإقرار بالإثبات وعلو الله           |

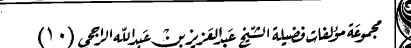
| صفحة  | لموضوع                                                                                   |
|-------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ΑV    | الوجه الثالث: في تبيين وجوب الإقرار بالإثبات وعلو الله                                   |
| 91    |                                                                                          |
|       | الوجه الرابع: في تبيين وجوب الإقرار بالإثبات وعلو الله                                   |
| ٩ ٤   | أنواع العلم                                                                              |
| 97    | أنواع الجهل                                                                              |
| ١     | بطلان مذهب الواقفة ولوازم قولهم، والرد عليهم                                             |
| 1 • 1 | اشتهر الجهم بأربعة عقائد                                                                 |
| ۱ + ٤ | منهج السلفُ أهل السنة والجماعة في استواء الله على عرشه                                   |
| ۱ • ۸ | أثر «الله في السماء وعلمه في كل مكان»                                                    |
| ١١.   | حكاية إجماع أهل السنة والجماعة على أن الله بذاته فوق عرشه                                |
| 114   | الأدلة والآثار على بطلان قول الجهمية في إنكار صفة العلو                                  |
| ١٢١   | كفر الجهمية وخروجهم من الثنتين وسبعين فرقة                                               |
| 178   | نفي الجسم وإثباته لم يرد في الكتاب ولا في السنة ويستفصل عن المعنى                        |
| 771   | الأدلة على صفة العلولله                                                                  |
| ۸۲۱   | الفطرة دالة على علو الله                                                                 |
| 179   | المعاني الباطلة لصفة الاستواء لله والرد عليهم                                            |
| 172   | تفسير الآية: ﴿ مَا يَكُونُ مِن تَجُونَى ثَلَاثَةٍ إِلَّا هُو كَابِعُهُمْ ﴾ [المجادلة: ٧] |
| ٤١    | علماء الأمة لم يختلفوا أن الله تعالى فوق عرشه، وعرشه فوق سماواته                         |
| ٤ ٤   | حديث النزول لم يختلف أهل الحديث في صحته، لأنه من الأحاديث المتواترة .                    |
| ٤٥    | الخلق مضطرون إلى إثبات أنَّ الله تعالىٰ في العلو                                         |
|       | الجواب عن الإشكالات في آية المجادلة: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجْوَىٰ ثَلَنَةٍ إِلَّا هُوَ      |
| ٤٦    | رَابِعُهُمْ ﴾ [المجَادلة: ٧]                                                             |
| ٤٩    | المعية العامة والمعية الخاصة                                                             |
| ٥١    | الفهرس العام                                                                             |



رَفْخُ مجب (الرَّحِيُّ (الْفِخَلَّ يُّ (سِكْنَرَ (الْفِرْدُ وَكُرِّ (سِكْنَرَ (الْفِرْدُوكُرِيِّ (www.moswarat.com



رَفْحُ مجب (الرَّحِيُ (الْبَخِّنَ يَ رُسِكْنِر) (الِمِرْر) (الِفِرُوكِ www.moswarat.com



## سِنيَاجُ العَقِيدَةِ المَالِي الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينِ الْمُعَالِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَ الْمُعَالِينَا الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِينَ الْمُعِلَّيْكِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينَ الْمُعِلِي الْمُعِلِينِ الْمُعِلِينِ الْمُعِلِين

تأليف عَبِّدِ الْعَزِيْزِيْزِعَبِّدِ اللَّهِ الْكَاحِيْدِي

مَركزعَبْدلَعَزيزبْن عَبْدُللَّ لِرَّاجِي لِلاسْتِشَارَاتِ وَالدَّرَاسَات لِرِّبُوَيَّ ولِتَّعِلِيميَّة بالرِّيَاضِ

كاللق المنافقة



## www.moswarat.com

