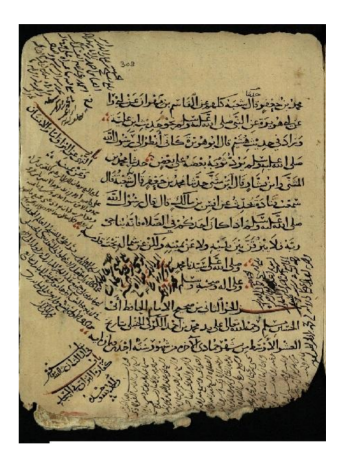
# اكتقاء أيمة الحايث

## تَصنيفُ

الإمام، الحافظ الرحال، الثقة، أبي بكر أحمد بن إبراهيم بن إساعيل بن مهران النيسابوري، المعروف بالإسماعيلي (277-371)



من صحيح الإمام مسلم رحمه الله تعالع بنط محمد بن احمد بن معتوق بن الكركي الحنبلي، كتبت سنة 777 هـ

اعتقاد أئمة الحديث

تصنيف: الإمام الحافظ أبي بكر الإسماعيلي رحمه الله

الطبعة الالكترونية الأولى: 1436هـ 2015م

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم:

«يحمل هذا العلم من كل خلف عدوله،
ينفون عنه تحريف الغالين،
وانتحال المبطلين،
وتأويل الجاهلين،

منشورات الأصلين

www.aslein.net aslein.net@gmail.com

# اكتقاء أيمة الحايث

## تَصنيفُ

الإمام، الحافظ الرحال، الثقة، أبي بكر أحمد بن إبراهيم بن إسهاعيلي إسهاعيل بن مهران النيسابوري، المعروف بالإسهاعيلي (277-371) هـ

#### مقدمة

#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على سيدنا محمد وعلى آله الطيبين الطاهرين، وبعد.

فإن كتب العقائد السنية كثيرة ومتنوعة، ولم يألُ العلماء جهدًا في كل زمنِ كانوا فيه، من التصنيف والتدريس لعلم أصول الدين؛ وذلك أنه العلم الذي به النجاة يوم القيامة، حيث جعل الله دخول الجنة مشروطًا بالتوحيد ونبذ الكفر، قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَرِكُ بِاللّهِ فَقَدِ اَفْتَرَى إِنَّما عَظِيمًا (١٠) .

وقد تنوَّعتْ هذه المصنفات من جهات عديدة، أهمها الجهة التي كُتبت لها هذه الكتب والمصنفات، هل لعامة الناس كتبت، أو لطلاب العلم لترتقي بهم درجة فدرجة، أو كتبت للعلماء المحققين النظار المتكلمين؟ كما أنها تنوعت من جهة الطريقة والمذهب الذي اختاره مؤلفو هذه الكتب، داخل مدرسة أهل السنة والجماعة، حيث إنها –أي مدرسة أهل السنة والجماعة للاثة واحدة، ولكنها اختلفت في مسائل غير أصلية، ولذلك اندرج تحت مسمى أهل السنة والجماعة ثلاثة مدارس فرعية، هي:

المدرسة الأشعرية ورائدها الإمام أبو الحسن الأشعري، ومن جرى على طريقته من أمثال القاضي الباقلاني وإمام الحرمين الجويني، وحجة الإسلام أبي حامد الغزالي، والقاضي أبي بكر ابن العربي المالكي، والقاضي أبي الوليد الباجي، ثم الإمام فخر الدين الرازي، والإمام البيضاوي، وهلم جرًّا.

والمدرسة الماتريدية، ورائدها الإمام أبو منصور الماتريدي، ومن جرى على طريقته من أمثال الإمام أبي اليسر البزدوي، وأبي معين النسفي، وأبي حفص النسفي، والإمام السمرقندي، والكمال ابن الهمام، وغيرهم كثير.

والمدرسة الثالثة هي مدرسة فضلاء الحنابلة، ورائدهم في ذلك الإمام أحمد بن حنبل، وسار على طريقته جماعة كبيرة، من أمثال الإمام ابن عقيل والإمام أبي بكر بن الجوزي، ، ومن بعدهم كالعلامة ابن حمدان وغيرهم. إلا أنه تجدر الإشارة إلى وجود بعض من انتسب إلى الإمام أحمد رحمه الله، ولكنهم انحرفوا عن منهجه العقدي، ومالوا إلى التجسيم والتشبيه، وبعضهم قد وصل إلى درجة التصريح بلوازم التجسيم البينة، من مثل الشيخ ابن تيمية وتلميذه ابن القيم، وتبعهم بعد مدة من الزمان جماعة أحيوا مذهب هذين الشيخين، وأمهم في ذلك محمد بن عبد الوهاب النجدي.

ومازالت دعوة هؤلاء قائمة إلى اليوم، إلا أن بعضًا منهم، ومن دعاتهم لما أعوزتهم الحيلة في أن يجدوا من أئمة السلف من يشايع مقولاتهم، عمدوا إلى بعض كتب أهل السنة من الذين كانوا على مذهب أهل السنة والجهاعة، لكنهم إما ابتعدوا عن علم الكلام والحجاج اقتداءً ببعض السلف الذين كرهوا المباحثة في هذا العلم، أو كانوا من علهاء الكلام ولكنهم أثبتوا ما أضيف إلى الله تعالى من هذه الألفاظ صفات معاني، مع تنزيههم لله تعالى عن كل صفات الحوادث والأجسام ولوازمهها.

ومن هؤلاء الإمام الإسماعيلي مؤلف هذه الرسالة القيمة، فهو أشعري المعتقد أصالة، ذكره الإمام ثقة الدين، أبو القاسم علي بن الحسن بن هبة الله المعروف بابن عساكر في ضمن أئمة الأشاعرة في كتابه النافع الماتع (تبيين كذب المفتري، فيما نسب إلى الإمام أبي الحسن الأشعري) ص: 192، كما نقل عنه الإمام القاضي أبو بكر ابن العربي المالكي، في كتابه المهم (العواصم من القواصم) حضَّه على تعلم علم الكلام وأنه من أهم العلوم، فعمد أصحاب هذا المذهب –الذي هو في الحقيقة ليس مذهبًا

من مذاهب أهل السنة والجهاعة -أقصد أصحاب دعوة ابن تيمية وابن القيم وابن عبد الوهاب، ومن كان على طريقتهم-، إلى نشر بعض كتب التراث لهؤلاء الأئمة ناسبين إياهم إلى مذهبهم المائل إلى التشبيه والتجسيم أو المصرح بهما في بعض أطوارهم. إلا أنهم مع ذلك لم يتوقفوا عن الطعن في هؤلاء، بمعنى الرد عليهم في باب العقائد، بالتعليق على ما ينفي التشبيه والتجسيم بأنه ليس من معتقد السلف نفى التجسيم ولوازمه كالحد والكيف والمهاسة والاتصال والحركة، وما إلى ذلك.

وللأسف بسبب هذه الحيلة التي عملوا، قد صدَّق الكثير من عامة الناس وبعض طلاب العلم، أن هؤلاء الأئمة هم على مذهب هؤلاء المشايخ الذين سموا أنفسهم بالسلفيين.

وردًّا للأمر إلى نصابه والحق إلى أهله، قمتُ بتجريد متن هذا الكتاب الذي بين أيدينا من تلك التعليقات، ليكون على وفق ما كتبه مصنفه. اعتمدت في ذلك على نشرة د. محمد بن عبد الرحمن آلخميس، التي صدرت عن دار الفتح بالشارقة سنة 1994م. ثم وجدتُ نسخة مطبوعة بتحقيق جمال عزُّون، طبعتُ مع عدة رسائل في اعتقاد السلف، سار فيها المحقق على المنهج نفسه، من الاعتراض على الأئمة وتوجيه كلامهم بها يوافق مذهبه المائل إلى التشبيه. وقدَّم لهذه الطبعة الشيخ حماد الأنصاري، وصدرت عن دار ابن حزم سنة 1999م. وقد استدركت هذه الطبعة وصححت الكثير من الأخطاء في طبعة آلخميس، فاعتمدت نشرة جمال عزون ونصه، حيث لم يتيسر الحصول على المخطوط الذي استعمله في ذلك. وقد استخدمت العناوين للفقرات المختلفة، أصلها من طبعة آلخميس، مع تعديل بها يناسب كلام المصنف.

والله تعالى الموفق لكل خير، والعاصم من الضلالة والردى، والحمد لله رب العالمين.

وكتب: جلال الجهاني، بمدينة لايدن بالمملكة الهولندية، 18 ربيع الأول 1436هـ. (الموافق للتاسع من يناير 2015م).

# ترجمة الإمام الإسماعيلي من سير أعلام النبلاء للحافظ الذهبي رحمه الله $^{1}$ .

208 - الإسماعيلي أحمد بن إبراهيم بن إسماعيل

الإمام، الحافظ، الحجة، الفقيه، شيخ الإسلام، أبو بكر أحمد بن إبراهيم بن إسهاعيل بن العباس الجرجاني الإسهاعيلي الشافعي، صاحب (الصحيح)، وشيخ الشافعية.

مولده في سنة سبع وسبعين ومائتين. وكتب الحديث بخطه وهو صبي مميز، وطلب في سنة تسع وثهانين وبعدها.

روى عن: إبراهيم بن زهير الحلواني، وحمزة بن محمد الكاتب، ويوسف بن يعقوب القاضي مصنف (السنن)، وأحمد بن محمد بن مسروق، ومحمد بن يحيى المروزي، والحسن بن علويه القطان،

<sup>1-</sup> سير أعلام النبلاء، تصنيف: الإمام الحافظ أبي عبد الله محمد بن أحمد بن عثمان الذهبي (ت:748هـ). نشر: نشر مؤسسة الرسالة، ط. الثالثة 1985م. (16/ 292–296).

<sup>2-</sup> طبقات العبادي: 86، تاريخ جرجان: 69 - 77، طبقات الشيرازي: 116، الأنساب: 1 / 249، تبيين كذب المفتري: 192 - 195، المنتظم: 7 / 108، اللباب: 1 / 58، تاريخ الإسلام: 4 / 249، تبيين كذب المفتري: 192 - 195، المنتظم: 3 / 947 - 951، اللباب: 1 / 358 - 358 - 359، الورقة: 1، دول الإسلام: 1 / 292، تذكرة الحفاظ: 3 / 7 - 9، البداية والنهاية: الوافي بالوفيات: 6 / 1 / 213، مرآة الجنان: 2 / 396، طبقات السبكي: 3 / 7 - 8، البداية والنهاية: 11 / 298، النجوم الزاهرة: 4 / 140، الإعلان بالتوبيخ: 141، طبقات الحفاظ: 381 - 382، طبقات ابن هداية الله: 95، كشف الظنون 1735، شذرات الذهب: 3 / 72 و 75، هدية العارفين: 1 / 65 - 67، الرسالة المستطرفة: 26.

وجعفر بن محمد الفريابي، ومحمد بن عبد الله مطين، ومحمد بن عثمان بن أبي شيبة، وإبراهيم بن شريك، وجعفر بن محمد بن الليث البصري، ومحمد بن حيان بن أزهر، ومحمد بن عثمان بن أبي سويد، وعمران بن موسى السختياني، ومحمد بن إسهاعيل بن سهاعة، والفضل بن الحباب الجمحي، وبهلول بن إسحاق خطيب الأنبار، وعبد الله بن ناجية، والحسن بن سفيان، وأبي يعلى الموصلي، وابن خزيمة، والسراج، والبغوي، وطبقتهم بخراسان والحجاز والعراق والجبال.

وصنف تصانيف تشهد له بالإمامة في الفقه والحديث، عمل (مسند عمر رضي الله عنه) في مجلدتين، و (المستخرج على الصحيح) أربع مجلدات، وغير ذلك، و (معجمه) في مجيليد يكون عن نحو ثلاث مائة شيخ.

حدث عنه: الحاكم، وأبو بكر البرقاني، وحمزة السهمي، وأبو حازم العبدوي، والحسين بن محمد الباشاني، وأبو سعيد النقاش، وأبو الحسن محمد بن علي الطبري، والحافظ أبو بكر محمد بن إدريس الجرجرائي، وعبد الصمد بن منير العدل، وأبو عمرو عبد الرحمن بن محمد الفارسي سبطه، وخلق سواهم.

قال حمزة بن يوسف: سمعت الدارقطني يقول: قد كنت عزمت غير مرة أن أرحل إلى أبي بكر الإسماعيلي فلم أرزق. قلت: إنها كان يرحل إليه لعلمه لا لعلو بالنسبة إلى أبي الحسن.

قال حمزة: سمعت الحسن بن علي الحافظ بالبصرة يقول: كان الواجب للشيخ أبي بكر أن يصنف لنفسه سننًا ويختار ويجتهد، فإنه كان يقدر عليه لكثرة ما كتب، ولغزارة علمه وفهمه وجلالته، وما كان ينبغي له أن يتقيد بكتاب محمد بن إسهاعيل البخاري فإنه كان أجلَّ من أن يتبع غيره، أو كها قال.

قلتُ: من جلالة الإسماعيلي أن عرف قدر (صحيح البخاري) وتقيَّد به.

قال الحاكم: كان الإسهاعيلي واحدَ عصره، وشيخ المحدثين والفقهاء، وأجلَّهم في الرئاسة والمروءة والسخاء، ولا خلاف بين العلماء من الفريقين وعقلائهم في أبي بكر.

قال حمزة السهمي: سألني الوزير أبو الفضل جعفر بن الفضل بن الفرات بمصر عن الإسهاعيلي وسيرته وتصانيفه، فكنت أخبره بها صنف من الكتب، وبها جمع من المسانيد والمقلين، وتخريجه على (صحيح البخاري)، وجميع سيرته، فتعجب من ذلك، وقال: لقد كان رزق من العلم والجاه والصيت الحسن.

قال حمزة: وسمعت جماعة منهم الحافظ ابن المظفر يحكون جودة قراءة أبي بكر، وقالوا: كان مقدمًا في جميع المجالس، كان إذا حضر مجلسًا لا يقرأ غيره.

قال الإسماعيلي في (معجمه): كتبت في صغري الإملاء بخطي في سنة ثلاث وثمانين ومائتين، ولي يومئذ ست سنين. فهذا يدلك على أن أبا بكر حرص عليه أهله في الصغر.

وقد حمل عنه الفقه ولده أبو سعد، وعلماء جرجان.

أخبرنا إسماعيل بن عبد الرحمن بن الفراء، أخبرنا الشيخ موفق الدين عبد الله، أخبرنا مسعود بن عبد الواحد، أخبرنا صاعد بن سيار، أخبرنا علي بن محمد الجرجاني، أخبرنا حمزة بن يوسف، أخبرنا أبو بكر الإسماعيلي، قال:

اعلموا - رحمكم الله - أن مذاهب أهل الحديث الإقرار بالله وملائكته وكتبه ورسله، وقبول ما نطق به كتاب الله، وما صحت به الرواية عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم -، لا معدل عن

ذلك. ويعتقدون بأن الله مدعو بأسهائه الحسنى، وموصوف بصفاته التي وصف بها نفسه، ووصفه بها نبيه، خلق آدم بيديه، ويداه مبسوطتان بلا اعتقاد كيف، واستوى على العرش بلا كيف، وذكر سائر الاعتقاد.

قال القاضي أبو الطيب الطبري: دخلت جرجان قاصدًا إلى أبي بكر الإسماعيلي وهو حي، فهات قبل أن ألقاه.

قال حمزة: وسمعت أبا بكر الإسهاعيلي يقول: لما ورد نعي محمد بن أيوب الرازي، بكيت وصرخت، ومزقت القميص، ووضعت التراب على رأسي، فاجتمع علي أهلي، وقالوا: ما أصابك؟ قلتُ: نعي إلي محمد بن أيوب، منعتموني الارتحال إليه، فَسَّلَوْني وأذنوا لي في الخروج إلى نسا إلى الحسن بن سفيان، ولم يكن ها هنا شعرة، وأشار إلى وجهه.

قلت: مات ابن أيوب سنة أربع وتسعين، وليس الحسن بن سفيان في طبقته في العلو.

قال: وخرجت إلى العراق في سنة ست وتسعين في صحبة أقربائي.

قال حمزة السهمي: سمعتُ الإسماعيلي يقول: كتبت بخطي عن أحمد بن خالد الدامغاني إملاء في سنة ثلاث وثمانين، ولا أذكر صورته.

قال حمزة: مات أبو بكر في غرة رجب سنة إحدى وسبعين وثلاث مائة، عن أربع وتسعين سنة. انتهى من سير أعلام النبلاء.

قال الأخ الفاضل سامح يوسف، في مشاركة له بـ (منتدى الأصلين)  $^{1}$  ما نصه:

هذه قصة طريفة مفيدة وقعت للحافظ أبي بكر الإسماعيلي تبرز أهمية علم الكلام.

وقد ذكرها الإمام أبو بكر بن العربي رحمه الله في كتابه الفذ : (العواصم من القواصم) (49 – 51) ونقلها عنه الشاطبي في الاعتصام (1/ 154 – 155).

ومن المعلوم أن أبا بكر الإسهاعيلي تتلمذ علي شيخ أهل السنة أبي الحسن الأشعري رحمه الله لكن يبدو أن الإسهاعيلي تعلم عقيدة أهل السنة من الإمام الأشعري علي طريقة المحدثين و لم يتبحر في الحجاج العقلي كما يظهر في سياق هذه القصة. وتلامذة الإمام الأشعري منهم متكلمون كابن مجاهد و الباهلي، ومنهم حفاظ كأبي بكر الإسهاعيلي، ومنهم أئمة زهد وتصوف كأبي عبد الله بن خفيف، فرضي الله عن الأشعري مقدم أهل السنة والجهاعة.

قال الإمام أبو بكر بن العربي: قال الإمام أبو بكر أحمد بن إبراهيم الإسماعيلي الحافظ الجرجاني:

(كنتُ أبغضُ الناسِ فيمن يقرأ علم الكلام، فدخلت يومًا إلى الرَّي، ودخلتُ جامعها أولَ دخولي، واستقبلتُ ساريةً أركع عندها، وإذا بجواري رجلان يتذاكران علم الكلام فتطيرتُ بها، وقلتُ: أول ما دخلتُ هذا البلد سمعتُ فيه ما أكره، وجعلتُ أخفف الصلاة حتى أبعد عنها، فعَلِقَ بي من قولها: إن هؤلاء الباطنية أسخف خلق الله عقولًا، وينبغي للنحرير أن لا يتكلف لهم دليلاً، ولكن يطالبهم بـ(لم)؟ فلا قبـلَ لهم بها، ولا معدل معهم عنها. وسلَّمتُ مسرعًا. وشاء الله بعد ذلك أن كشف رجل من الإسهاعيلية القناعَ في الإلحاد وجعل يكاتب وشمكير الأمير، يدعوه إليه ويقول له: إني لا أقبل دين محمد إلا بالمعجزة، فإن أظهرتموها رجعنا إليكم. وانجرت الحال إلى أن اختاروا

<sup>.</sup>http://www.aslein.net/showthread.php?t=12350 - 1

منهم رجلاً جلدا له دهاء ومُنَّة (أي قوة) فورد على وشمكر رسولًا، فقال له: إنك أمر ومن شأن الأمراء والملوك أن تتخصص عن العوام ولا تقلد أحدًا في عقيدتها وإنها حقهم أن يفصحوا عن البراهين. فقال وشمكير: أختار رجلاً من أهل مملكتي ولا أنتدب للمناظرة بنفسي فيناظرك بين يدى، فقال له الملحد: اخترت أبا بكر الإسماعيلى؛ لعلمه بأنه ليس من أهل علم التوحيد وإنها كان إمامًا في الحديث، ولكن كان وشمكير يعتقد أنه أعلم أهل الأرض بأنواع العلوم. فقال وشمكير: ذلك مرادي فإنه رجل جيِّد. فأرسل إلى أبي بكر الإسهاعيلي بجرجان ليرحل إليه إلى غزنة حتى يناظر الإسهاعيلي لما كان يسمع من ذكره و إمامته في الحديث، والملك بعاميته يعتقد أنه قائم على كل علم وأنه ليس فوقه أحدُّ، ولا وراءه مطلبٌّ، فلم يبق من العلماء أحدُّ إلا يئس من الدين وقال: (سيبهت الإسهاعيليُ الكافرُ مذهبًا، الإسهاعيليَ الحافظَ نسبًا)، ولم يمكنهم أن يقولوا للملك: إنه لا علم عنده بذلك، لئلا يتهمهم بالحسد. فلجأوا إلى الله أن ينصر دينه وعوَّلوا عليه. قال الإسماعيلي الحافظ: فلما جاءني البريد وأخذتُ في المسر وتدانت لي الدار قلتُ: إنا لله، و كيف أناظر فيها لا أدرى؟ هل أتراً عند الملك وأرشده إلى من يحسن الجدل ويعلم حجج الله في خلقه على صحة دينه؟ وندمتُ على ما سَلَفَ من عمري إذا لم أنظر في شيء من علم الكلام، ثم أذكرني الله ما كنتُ سمعته من الرجلين بجامع الري، فقويت نفسي وعوَّلتُ على أن أجعل ذلك عمدتي، وبلغتُ البلد فتلقاني الملك ثم جمع الخلق، وحضر الإسماعيلي المذهب مع الإسماعيلي النسب، وقال الملك للإسماعيلي الباطني: اذكر قولك يسمعه الإمام. فلما أخذ في ذكره واستوفاه، قال له الإسماعيلي الحافظ: لم؟ فلما سمعها الملحد قال: هذا إمام قد عرف مقالتي، فبهت، قال الحافظ الإسهاعيلي: فخرجت من ذلك الوقت و أمرتُ بقراءة علم الكلام وتحققت أنه عمدة من عمد الإسلام اهـ كلام الأخ سامح.

قلتُ -جلال-: وفي هذا عبرةٌ، لمن عرف حال الأمة المسلمة في زماننا هذا، حيث إن ضعف علم الكلام قد سبب في انتشار الإلحاد بأنواعه، والانحراف العقدي بأشكاله، فالجدال بالحجة

والبرهان، ينبغي أن يزدوج فيه العقل والنقل، ويؤيد بالعلم الكوني والقواعد المنطقية، كما دأب علماء المسلمين في العصور السالفة.

وهذا متن (اعتقاد أئمة الحديث) للإمام الحافظ الإسماعيلي رحمه الله تعالى.

\*\*\*\*

قال ابن قدامة: أخبرنا الشريف أبو العباس مسعود بن عبد الواحد بن مطر الهاشمي، قال: أنبأ الحافظ أبو العلا صاعد بن يسار الهروي، أنبأنا أبو الحسن على بن محمد الجرجاني، أنبأ أبو القاسم حمزة بن يوسف السهمي، أنبأ أبو بكر أحمد بن إبراهيم الإسهاعيلي قال:

#### [متن اعتقاد أهل السنة والجماعة]

#### [الإقرار بالله تعالى وقبول الخبر الصادق]

اعلموا رحِمنا اللهُ وإياكم: أنَّ مذهبَ أهلِ الحديث، -أهلَ السنَّة والجماعة-:

الإقرارُ بالله وملائكته وكتبه ورسله، وقَبولُ ما نَطَقَ به كتاب الله تعالى، وصحَّت به الرواية عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، لا معدل عن ما وَرَدَا به، ولا سبيل إلى ردِّه؛ إذ كانوا مأمورين باتباع الكتاب والسنة، مضمونًا لهم الهُدى فيها، مشهودًا لهم بأن نبيهم صلى الله عليه وسلم يهدي إلى صراط مستقيم، محذرين في مخالفته الفتنة والعذابَ الأليم.

#### [الإيمان بأسماء الله الحسنى وصفاته العليا]

ويعتقدون أن الله تعالى مدعو بأسهائه الحسنى، وموصوف بصفاته التي سمَّى ووصَفَ بها نفسه ووصفه بها نبيه صلى الله عليه وسلم، خلق آدم بيده، ويداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء، بلا اعتقاد كيف. وأنه عَزَّ وجلَّ استوى على العرش، بلا كيفٍ، فإن الله تعالى أنهى إلى أنه استوى على العرش، ولم يذكر كيف كان استواؤه.

#### [خلق الله للعالم بالاختيار]

وأنه مالِكُ خلقِهِ، وأنشأهم لا عن حاجةٍ إلى ما خَلَق، ولا لمعنى دعاه إلى أن خلقهم، لكنه فعَّال لما يشاء ويحكم ما يريد، لا يسأل عما يفعل، والخلق مسؤولون عما يفعلون.

#### [إثبات الأسماء والصفات والتنزيه عن النقائص]

وأنه مدعوٌ بأسمائه، موصوفٌ بصفاته التي سمى ووصف بها نفسه، وسماه ووصفه بها نبيه عليه الصلاة والسلام، لا يعجزه شيء في الأرض ولا في السماء، ولا يوصف بما فيه نقص أو عيب أو آفة، فإنه عَزَّ وجلَّ تعالى عن ذلك.

#### [إثبات صفة اليدين مع التنزيه عن صفات الجسمية]

وخلق آدم عليه السلام بيده، ويداه مبسوطتان ينفق كيف شاء، بلا اعتقاد (كيف يداه)، إذ لم ينطق كتاب الله تعالى فيه بكيفٍ.

ولا يعتقد فيه الأعضاءُ والجوارحُ، ولا الطولُ والعرضُ، والغلظُ والدِّقَّـةُ، ونحو هذا مما يكون مثله في الخلق، فإنه ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ عَ شَحَ يُ اللهُ ﴾ ، تبارك وجه ربنا ذو الجلال والإكرام.

ولا يقولون إنَّ أسماءَ الله عَزَّ وجلَّ غيرُ الله كما يقوله المعتزلة والخوارجُ وطوائفُ من أهل الأهواء 1.

<sup>1-</sup> في طبعة خميس: ولا يقولون أن أسهاء الله عزَّ وجلَّ كها تقوله المعتزلة والخوراج وطوائف من أهل الأهواء مخلوقة.

#### [إثبات الصفات المعنوية والثابتة بالأخبار]

ويثبتون أن له وجهًا، وسمعًا، وبصرًا، وعلمًا، وقدرةً، وقوة، وعزة، وكلامًا، لا على ما يقوله أهل الزيغ من المعتزلة وغيرهم، ولكن كما قال تعالى: ﴿ وَيَنْفَىٰ وَجُهُ رَبِكَ ﴾ وقال: ﴿ أَنزَلَهُ, بِعِلْمِهِ وَقَال: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ ۚ إِلَّا بِمَا شَاءً ﴾ وقال: ﴿ وَلِلَّهِ الْعِزَةُ جَمِيعًا ﴾ وقال: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ الْعَزَةُ جَمِيعًا ﴾ وقال: ﴿ وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ هُو اللَّهُ مُو اللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ الل

فهو تعالى ذو العلم، والقوَّق، والقدرة، والسمع، والبصر، والكلام، كما قال تعالى: ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَىٰ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ اللهُ مُوسَىٰ عَيْنَ اللهِ ﴾ وقال: ﴿ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ عَيْنَ اللهُ مُوسَىٰ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ مُوسَىٰ عَيْنَ اللهِ ﴾ وقال: ﴿ وَكُلَّمَ اللهُ مُوسَىٰ تَحَيِيمًا اللهُ ﴾ وقال: ﴿ إِنَّمَ أَمْرُهُ، إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكُونُ اللهُ ﴾.

#### [إثبات مشيئة الله تعالى المطلقة]

ويقولون ما يقوله المسلمون بأسرهم: (ما شاء الله كان، وما لم يشاء لا يكون)، كما قال تعالى: ﴿ وَمَا تَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللهُ ﴾. ويقولون: لا سبيل لأحدٍ أن يخرج عن علم الله، ولا أن يغلب فعله وإرادتُه مشيئةَ الله، ولا أن يبدِّلَ علمَ الله، فإنَّه العالمُ لا يجهل ولا يسهو، والقادرُ لا يُغْلَبُ.

#### [القرآن كلام الله تعالى غير مخلوق]

ويقولون: القرآن كلام الله غير مخلوق، وإنه كيفها تصرَّف بقراءة القارئ له، وبلفظه، ومحفوظًا في الصدور، متلوًا بالألسن، مكتوبًا في المصاحف، غير مخلوق، ومَن قال بخلق اللفظ بالقرآن يريد به القرآن، فقد قال بخلق القرآن.

#### [خلق الله تعالى للأفعال وإثبات كسب العباد]

ويقولون: إنه لا خالق على الحقيقة إلا الله عَزَّ وجلَّ، وإن أكساب العباد كلها مخلوقة لله، وإن الله عهدي من يشاء، ويضل من يشاء، لا حجة لمن أضلَّه الله عَزَّ وجلَّ ولا عذر، كما قاله الله عَزَّ وجلَّ هُو وَلَا عَذَر، كما قاله الله عَزَّ وجلَّ هُو فَلِيقاً المُحْبَعُةُ ٱلْمِيْكُةُ فَلُو شَاءَ لَهُ دَسَكُمُ أَجْمَعِينَ الله وقال: ﴿ كُمَا بَدَأَكُمُ تَعُودُونَ الله فَو يَقاهَدَىٰ وَفَرِيقًا حَقَى عَلَيْهِمُ ٱلضَّلَالَةُ ﴾ وقال: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأَنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِن الْجِنِينَ أَلْهِ نِي وقال: ﴿ مَا أَصَابَ مِن مُصِيبَةِ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي آنفُسِكُمُ إِلَّا فِي كَتَبِ مِن قَبْلِ أَن نَبْرًاها أَن نَبْرًاها ) نخلقها، بلا خلاف في اللغة، وقال خبرًا عن أهل الجنة: ﴿ الْحَمَّدُ لِلّهِ ٱلّذِي هَدَننَا لِهُذَا وَمَا كُمَّا لِنَهُ اللهُ هُ وقال: ﴿ وَلُو شَآءَ رَبُّكَ لَمُعَلَّا اللهُ اللهُ وَقال: ﴿ وَلُو شَآءَ رَبُّكَ لَهُ مَلَ اللّهَ اللهُ وَقال: ﴿ وَلُو شَآءَ رَبُّكَ لَمُعَلَ النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ وقال: ﴿ وَلُو شَآءَ رَبُّكَ لَمُعَلَ النَّاسَ وَعِمَا اللهُ وقال: ﴿ وَلُو شَآءَ رَبُّكَ لَمُعَلَ النَّاسَ وَقِل اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ عَلَمُ اللّه اللهُ عَلَى النَّاسَ جَمِيعًا ﴾ وقال: ﴿ وَلُو شَآءَ رَبُّكَ لَمُعَلَ النَّاسَ وَعِيمًا اللهُ وقال: ﴿ وَلُو شَآءَ رَبُّكَ لَمُعَلَ النَّاسَ وَعِيمًا اللهُ وقال: ﴿ وَلُو شَآءَ رَبُّكَ لَمُعَلَ النَّاسَ وَعِيمًا اللهُ وقال: ﴿ وَلُو شَآءَ رَبُّكَ لَمُعَلَ النَّاسَ وَعِيمًا اللهُ وَقَالَ اللّهُ اللهُ اللّه اللّه اللهُ اللهُ اللّه اللهُ ال

#### [الإيمان بالقضاء والقدر]

ويقولون: إنَّ الخيرَ والشَّرَ، والحلوَ والمُرَّ، بقضاء من الله عَزَّ وجلَّ أمضاه وقدَّره، لا يملكون لأنفسهم ضرَّا ولا نفعًا إلا ما شاء الله، وإنهم فقراء إلى الله عَزَّ وجلَّ لا غنى لهم عنه في كل وقت.

#### [إثبات النزول لله تعالى بلا كيفية]

وأنه عَزَّ وجلَّ ينزل إلى السهاء الدنيا على ما صح به الخبر عن رسول الله صلى الله عليه وسلم بلا اعتقاد كيفٍ فيه.

#### [رؤية المؤمنين ربهم في الآخرة بلا تجسيم ولا حد، ولا كيف]

ويعتقدون جوازَ الرؤية من العباد المتقين لله عَزَّ وجلَّ في القيامة، دون الدنيا، ووجوبَها لمن جعل الله ذلك ثوابًا له في الآخرة، كما قال: ﴿ وُجُوهُ يُومَيِدِ نَاضِرَةُ ﴿ اللهَ يَهَا نَاظِرَةً ﴿ اللهَ يَهِ اللّهَ عَنَ اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللّهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن اللهُ عَن الله عَن وجلّ ولا التحديد له، ولكن يرونه جلّ وعزّ بأعينهم على ما يشاء هو بلا كيف.

#### [الإيمان قول وعمل، زيادته ونقصانه]

ويقولون: إن الإيمان قول وعمل ومعرفة، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، ومَنْ كثرت طاعته أزيدُ إيمانًا ممن هو دونه في الطاعة.

#### [الذنوب لا تخرج من الإيهان، وحكم تارك الصلاة]

ويقولون: إنَّ أحدًا من أهل التوحيد ومن يصلي إلى قبلة المسلمين، لو ارتكب ذنبًا، أو ذنوبًا كثيرة، صغائر أو كبائر، مع الإقامة على التوحيد لله والإقرار بها التزمه وقَبِلَه عن الله، فإنه لا يكفر به، ويرجون له المغفرة، قال تعالى: ﴿ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَآهُ ۚ ﴾.

واختلفوا في متعمِّدي تركِ الصلاة المفروضة حتى يذهبَ وقتها من غير عذر، فكفَّره جماعةٌ لما رُوي عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: (بينَ العبدِ وبينَ الكُفرِ تركُ الصلاة) وقوله: (مَنْ تَركَ الصّلاة فقد كَفَرَ) و(مَنْ تَركَ الصلاة فقد بَرأتْ منه ذِمَّةُ الله). وتأوَّلَ جماعةٌ منهم أنه يريد بذلك

مَنْ تَرَكها جاحدًا لها، كما قال يوسف عليه السلام: ﴿إِنِّى تَرَكْتُ مِلَّهَ قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴾ تركَ جُحودِ كَفَر 1.

#### [الإسلام والإيمان]

وقال كثيرٌ منهم: إن الإيهان قولٌ وعملٌ. والإسلام فعلُ ما فُرِضَ على الإنسان أن يفعله، إذا ذُكِرَ كُلُّ اسم مضمومًا إلى الآخر، فقيل: المؤمنون والمسلمون جميعًا أو مفردين أريد بأحدهما معنى لم يرد بالآخر، وإن ذكر أحد الاسمين شمل الكل وعَمَّهُم.

وكثير منهم قالوا: الإسلام والإيهان واحد، فقال عَزَّ وجلَّ ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسَلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ وَكُثير منهم قالوا: الإسلام والإيهان واحد، فقال عَزَّ وجلَّ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسَلَامِ دِينَا فَلَن يُقْبَلَ مِنَ اللَّمُوْمِنِينَ اللَّهُ وَمِن يَبْتَغِ مِّنَ فَا وَبَعَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ مِنَا لَهُ وَمِن يَنْ اللَّهُ وَمِنِينَ اللَّهُ فَا وَبَعَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِّنَ اللَّهُ اللهِ عَلَى اللهُ وَقال: ﴿ فَأَخْرَجُنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱللهُ وَمِن يَنْ اللهُ وَمِن يَنْ اللهُ وَمِن يَنْ اللهُ وَمِن يَنْ اللهُ عَيْرَ اللهُ وَمِن يَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمَا وَمِن يَلْتُومِ مِنْ اللهُ وَمِن يَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ مَن اللهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَمِن يَكُمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى

ومنهم من ذهب إلى أن الإسلامَ مختصٌّ بالاستسلام لله والخضوع له والانقيادِ لحكمه فيها هو مؤمن به، كها قال: ﴿ قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ ءَامَنَا قُلُ لَمْ تُوْمِنُواْ وَلَكِن قُولُوۤاْ أَسَلَمْنَا وَلَمَا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ ۗ ﴾ مؤمن به، كها قال: ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكُ أَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ عَلَيْكُمْ أَنْ هَدَىكُمْ لِلْإِيمَانِ ﴾ وهذا أيضًا دليلٌ لمن قال هما واحدٌ.

#### [الإيمان بالشفاعة والحوض والمعاد والحساب]

ويقولون: إن الله يُخرجُ من النَّار قومًا من أهل التوحيد بشفاعة الشَّافعين برحمته، وإنَّ الشفاعة حَقُّ، وإن الحوض حَقٌ، والميزان حَقُّ، والجِسَابَ حَقُّ.

<sup>1 -</sup> في الأصل: الكفر، ولا يستقيم الكلام بها إلا بتعسف.

#### [لا يقطع لأحد بالجنة والنار إلا بنص الرسول صلى الله عليه وسلم]

ولا يقطعون على أحدٍ من أهل الملة أنَّه من أهل الجنة أو أنه من أهل النار؛ لأنَّ علمَ ذلك مُغيَّبٌ عنهم، لا يدرون على ماذا الموت؟ أعلى الإسلام أم على الكفر؟ ولكن يقولون: إنَّ مَنْ مات على الإسلام مجتنِبًا للكبائر والأهواء والآثام، فهو من أهل الجنة، لقوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلنِّينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ ﴾ ولم يذكر عنهم ذنبًا ﴿ أُولَتٍكَ هُمُّ خَيْرُ ٱلْبَرِيَةِ ﴿ كَبَرَ أَلُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ جَنَّتُ عَدْنِ ﴾ ومَنْ شَهِدَ له النبي صلى الله عليه وسلم بعَينِه بأنه من أهل الجنة، وصحَّ له ذلك عنه، فإنهم يشهدون له بذلك، اتبًاعًا لرسول الله صلى الله عليه وسلم وتصديقًا لقوله.

#### [الإيمان بعذاب القبر]

#### [الإيان بسؤال الملكين في القبر]

ويؤمنون بمسألة مُنكَرٍ ونَكِيرٍ على ما ثبت به الخبرُ عن رسول الله صلى الله عليه وسلم، مع قول الله تعالى: ﴿ يُثَيِّتُ اللَّهُ ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلثَّابِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَفِي ٱلْآخِرَةِ وَيُضِلُ ٱللهُ قول الله تعالى: ﴿ يُثَيِّتُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ اللهُ عَلَيه وسلم. الظَّالِمِينَ وَيَفْعَلُ ٱللَّهُ مَا يَشَاءُ اللهُ عليه وسلم.

#### [ترك الخصومات والمراء في القرآن]

ويَرونَ تَركَ الخُصُومات والمراءَ في القرآن وغيره؛ لقول الله عَزَّ وجلَّ: ﴿ مَا يُجَدِلُ فِيٓ ءَايَتِ ٱللَّهِ إِلَّا ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾، يعنى يجادل فيها تكذيبًا بها، والله أعلم.

#### [الكلام في الخلفاء الراشدين والصحابة الكرام]

ويُشِبِتُون خلافة أبي بكر رضي الله عنه بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم باختيار الصحابة إياء، ثم خلافة عمر بعد أبي بكر رضي الله عنه باستخلاف أبي بكر إياء، ثم خلافة عثمان رضي الله عنه باجتماع أهل الشورى وسائر المسلمين عليه عن أمْرِ عمر، ثم خلافة علي بن أبي طالب رضي الله عنه ببيعةِ مَنْ بايع من البَدْريين: عمّارِ بنِ يَاسر وسَهلِ بن حُنيف ومن تبعهما من سائر الصحابة، مع سابقته وفضله.

ويقولون بتفضيلِ الصحابة رضي الله عنهم، لقوله: ﴿ لَقَدْ رَضِ اللّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ عَتَ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ وقوله: ﴿ وَٱلسَّنِ مَقُونَ اللهُ عَنْهُم مِن ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ رَضِ اللهُ عَنْهُم ﴾.

ومَنْ أَثبتَ اللهُ رضاه عنه لم يكن منهم بعد ذلك ما يوجب سخط الله عَزَّ وجلَّ ولم يوجب ذلك للتابعين إلا بشرط الإحسان، فمن كان من التابعين من بعدهم لم يأت بالإحسان، فلا مَدْخلَ له في ذلك.

ومَنْ غَاظَه مَكَانُهُم من الله فهو مَخُوفٌ عليه ما لا شيءَ أعظمَ منه؛ لقوله عَزَّ وجلَّ: ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَمَنْ غَاظَه مَكَانُهُم من الله فهو مَخُوفٌ عليه ما لا شيءَ أعظمَ منه؛ لقوله عَزَّ وجلَّ : ﴿ تُحَمَّدُ رَسُولُ اللهِ وَرَضُونَا لَسِيما هُمْ فِي رَسُولُ اللهِ وَرَضُونَا لَسِيما هُمْ فِي وَمُثَلُهُم فِي التَّوْرَلَةِ وَمَثَلُهُم فِي التَّوْرَلَةِ وَمَثَلُهُم فِي اللهِ عَلَى مَثَلُهُم فِي التَّوْرَلَةِ وَمَثَلُهُم فِي التَّوْرِلَةِ وَمَثَلُهُم فِي اللهِ عَلَى مَثَلُه مُ اللهُ عَلَى مَثَلُهُم فِي اللهُ وَمِنْ أَنْ اللهِ عَلَى مَثَلُه مُ اللهُ اللهُ عَلَى مَثَلُهُم فَي اللهُ وَمِنْ اللهِ عَلَى مَثَلُهُم فَي اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى مَثَلُهُم فَي اللهُ عَلَى اللهُ وَلِي اللهُ اللهُ عَلَى الهُ عَلَى اللهُ عَ

وقالوا بخلافتهم؛ لقول الله عَزَّ وجلَّ: ﴿ وَعَدَ اللهُ اللَّهِ عَنَّ وجلَّ: ﴿ وَعَدَ اللهُ اللَّهِ عَلَيه وسلم على دِينه، فقال بعد ذلك: ﴿ مِنكُرُ ﴾ مَنْ نزلت الآية وهو مع النبي صلى الله عليه وسلم على دِينه، فقال بعد ذلك: ﴿ لِيَسْتَخْلِفَنَهُم فِي الْأَرْضِ كَمَا اللَّه تَخْلُفَ الَّذِيكَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيْمَكِّنَنَ هُمُّم دِينَهُمُ اللَّهِكُ ارْتَضَى هُمُ وَلِيُكَبِّدِلَنَهُم وَلَيْمَكِنَنَ هُمُ دِينَهُمُ اللَّهِكُ اللَّهُ مُؤْنِ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَّنَا يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَ فِي شَيْعًا ﴾ فمكن الله بأبي بكر وعمر وعثمان الدِّين، وعد الله، من الله عنه ولا يخفهم العدو.

وقال عَزَّ وجلَّ للذين تخلفوا عن نبيه في الغزوة التي ندبهم الله عَزَّ وجلَّ بقوله: ﴿ فَإِن رَّجَعَكَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَدُوًّا إِنَّكُمْ رَضِيتُم بِالقَعُودِ أَوَلَ اللهُ عَلَىه وسلم يسألونه الإذن في الخروج للغزو، فلم يأذن مَنَ وَ فَاقَعُدُواْ مَعَى عَدُواْ مَعَى عَدُواْ مَعَى عَدُواْ مَعَى عَدُواً عَلَى اللهُ عليه وسلم يسألونه الإذن في الخروج للغزو، فلم يأذن لهم، أنزل الله عَزَّ وجلَّ ﴿ سَكَيْقُولُ ٱلْمُخَلِّفُونَ إِذَا انطَلَقَتُم إِلَى مَعَانِم لِتَأْخُدُوهَا ذَرُونَا نَتَبِعَكُمُ للمُ عَنْ وَجلَ اللهُ عَنَّ وجلَ اللهُ عَنَ عَالَى اللهُ عَنَّ وجلَ اللهُ عَنَّ وَجلَ اللهُ عَنَّ وَجلَ اللهُ عَنَا لَكُ لَا اللهُ عَنَّ اللهُ عَنْ اللهُ عَنَّ وَجلَ اللهُ عَنَا اللهُ عَنْ وَجلَ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَجلَ اللهُ عَنْ وَجلَ اللهُ عَنْ وَبَالِكُمُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَبِلَّ اللهُ عَنْ وَاللَّهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَاللَّهُ اللهُ عَنْ وَاللَّهُ وَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الل

<sup>1-</sup> ذكر هنا أول الآية وأخرها، فوضعتها كاملة.

يَفَقَهُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عليه وسلم أحياءً خُوطِبوا بذلك لما تخلفوا عنه، وبَقِيَ منهم في خلافة أبي عهد رسول الله صلى الله عليه وسلم أحياءً خُوطِبوا بذلك لما تخلفوا عنه، وبَقِيَ منهم في خلافة أبي بكر وعمر وعثمان رضي الله عنهم فأوجبَ لهم بطاعتهم إياهم الأجرَ، وبترك طاعتهم العذابَ الأليم؛ إيذانًا من الله عَزَّ وجلَّ بخلافتهم رضي الله عنهم ولا جَعَلَ في قلوبنا غِلَّا لأحد منهم. فإذا ثَبَتَ خلافة واحدٍ منهم انتظم منها خلافة الأربعة.

#### [الصلاة والجهاد مع الإمام البر والفاجر]

ويرونَ الصلاة -الجمعةَ وغيرَها- خلفَ كلِّ إمامٍ مسلمٍ، بَرَّا كان أو فاجرًا، فإنَّ الله عَزَّ وجلَّ فرض الجمعة وأمر بإتيانها فرضًا مطلقًا، مع علمه تعالى بأن القائمين يكون منهم الفاجر والفاسق، فلم يستثن وقتًا دون وقت، ولا أمرًا بالنداء للجمعة دون أمر.

ويرون جهادَ الكفار معهم، وإن كانوا جَوَرَةً. ويرون الدعاء لهم بالإصلاح والعطف إلى العدل، ولا يرون الخروجَ بالسَّيفِ عليهم، ولا القتال في الفتنة. ويرون قتال الفئة الباغية مع الإمام العدْل إذا كان ووُجِدَ على شرطهم في ذلك.

ويرون الدارَ دارَ الإسلام لا دار الكفر كما رأته المعتزلة، ما دام النداء بالصلاة والإقامة ظاهرين، وأهلُها مُمكَّنِين منها آمِنين.

#### [الثواب والجنة بفضل الله تعالى]

ويرون أنَّ أحدًا لا تخلُصُ له الجنَّـة، وإن عمل أيَّ عملٍ، إلا بفضلِ الله ورحمته التي يخص بهما مَنْ يشاء، فإنَّ عملَه للخير وتناوُلَه الطاعات إنها كان عن فضلِ الله الذي لو لم يتفضل به عليه لم يكن لأحدٍ على الله حُجَّة و لا عتب، كما قال الله ﴿ وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ, مَا زَكَى مِنكُم مِّنَ أَحَدٍ أَبَدًا وَلَكِنَّ ٱللّهَ يُخْتُمُ اللّهَ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ, لَا تَبَعْتُمُ الشّيَطُنَ إِلّا قَلِيلًا ﴿ اللهِ ﴿ وَلَوْ لَا فَضْلُ ٱللّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ, لَا تَبَعْتُمُ الشّيطُنَ إِلّا قَلِيلًا ﴿ اللهِ ﴾ وقال: ﴿ يَخْنَصُ يَرْكَمَ مَن يَشَآهُ ﴾ .

#### [تقديرُ الآجال]

ويقولون: إن الله عزَّ وجلَّ أجَّلَ لكل حيٍّ مخلوقٍ أجلاً هو بالغُه، ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمُ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقُدِمُونَ ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجُلُهُمُ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْنَقُدِمُونَ ﴾ . وإنْ مَاتَ أو قُتلَ فهو عند انتهاء أجلّه المسمَّى له، كما قال الله عزَّ وجلَّ : ﴿ قُل لَوْ كُنُمُ فِي بُيُوتِكُمُ لَبَرَزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتْلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمٍ ﴾

### [الحلال والحرام رزقٌ من الله تعالى]

وإنَّ الله تعالى يرزقُ كلَّ حيٍّ مخلوقٍ رُزِقَ الغِذَاءَ الذي به قِوَامُ الحياة، وهو ما يَضمَنُه اللهُ لمن أبقاه مِن خلقه، وهو الذي رَزَقَهُ، من حلالٍ أو من حرامٍ. وكذلك رَزَقَ الزينةَ الفاضِلَ عمَّا يحيى به.

#### [الإيمان بخلق الشيطان ووجود السحر]

ويؤمنون بأنَّ الله تعالى خلق شياطين توسوسُ للآدميين ويختدعونهم ويغرونهم، وأن الشيطان يتخبط الإنسان. وأنَّ في الدنيا سحرًا وسَحَرَةً، وأنَّ السحر استعالُه كفرٌ مِن فاعِله معتقِدًا له، نافعًا ضَارًا بغير إذنِ الله.

#### [ترك المحرمات وطلب العلم والسكوت عما جرى بين الصحابة]

ويرون مجانبةَ البدعةِ والآثامِ، والفخر، والتكبر، والعُجبِ، والخيانة، والدَّغَل، والاغتيال والسِّعَاية، ويرون كفَّ الأذى وتَركَ الغيبةِ إلا لمن أظهر بِدعةً وهوى يدعُو إليهما، فالقولُ فيه ليس بغِيبةٍ عندهم.

ويرون تعلُّمَ العلمِ وطَلَبَه من مظانِّه، والجدَّ في تعلُّمِ القرآن وعلومه وتفسيره، وسماعِ سنن الرسول صلى الله عليه وسلم وجمعها والتفقه فيها، وطلب آثار أصحابه، والكفَّ عن الوقيعة فيهم، وتأول القبيح عليهم، ويكلونهم فيها جرى بينهم على التأويل إلى الله عَزَّ وجلَّ، مع لزوم الجهاعة.

والتعفف في المأكل والمشرب والملبس، والسعي في عمل الخير، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والإعراض عن الجاهلين حتى يعلِّموهم ويبينوا لهم الحقَّ، ثم الإنكار والعقوبة من بعد البيان وإقامة العذر بينهم ومنهم.

#### \*\*\*\*\*

هذا أصلُ الدين والمذهب، واعتقادُ أئمة أهل الحديث، الذين لم تشنِهم بدعة، ولم تلبسهم فتنة، ولم يَخِفُوا إلى مكروه في دين، فتمسكوا معتصمين بحبل الله جمعياً ولا تفرقوا عنه.

واعلموا أنَّ الله تعالى أوجبَ محبَّته ومغفرته لـمُتَّبِعي رسولِه صلى الله عليه وسلم في كتابه، وجعلهم الفِرْقَة الناجية، والجهاعة المتَّبَعَة، فقال عَزَّ وجلَّ لمن ادعى أنه يحب الله عَزَّ وجلَّ : ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ عَالَى عَنَّ وَجَلَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ اللهَ عَزَّ وَجَلَّ اللهَ عَنَّ وَجَلَّ اللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمُ أَللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللهُ وَيَغْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللهُ وَيَعْفِرُ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ أَللهُ وَلِي اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى

نفعنا الله وإياكم بالعلم، وعصمنا بالتقوى من الزيغ والضلالة بمَنِّه ورحمته.

\*\*\*\*

#### الفهرس

| مقدمة                                                                |
|----------------------------------------------------------------------|
| ترجمة الإمام الإسماعيلي                                              |
| قصة طريفة مفيدة وقعت للحافظ أبي بكر الإسهاعيلي تبرز أهمية علم الكلام |
| [متن اعتقاد أهل السنة والجماعة]                                      |
| [الإقرار بالله تعالى وقبول الخبر الصادق]                             |
| [الإيهان بأسهاء الله الحسنى وصفاته العليا]                           |
| [خلق الله للعالم بالاختيار]                                          |
| [إثبات الأسماء والصفات والتنزيه عن النقائص]                          |
| [إثبات صفة اليدين مع التنزيه عن صفات الجسمية]                        |
| [إثبات الصفات المعنوية والثابتة بالأخبار]                            |
| [إثبات مشيئة الله تعالى المطلقة]                                     |
| [القرآن كلام الله تعالى غير مخلوق]                                   |
| [خلق الله تعالى للأفعال وإثبات كسب العباد]                           |
| [الإيهان بالقضاء والقدر]                                             |
| [إثبات النزول لله تعالى بلا كيفية]                                   |
| [رؤية المؤمنين ربهم في الآخرة بلا تجسيم ولا حد، ولا كيف]             |
| [الإيمان قول وعمل، زيادته ونقصانه]                                   |
| [الذنوب لا تخرج من الإيمان، وحكم تارك الصلاة ]                       |

| والإيمان]                                             | [الإسلام,    |
|-------------------------------------------------------|--------------|
| لشفاعة والحوض والمعاد والحساب]                        | [الإيهان باا |
| لأحد بالجنة والنار إلا بنص الرسول صلى الله عليه وسلم] | [لا يقطع ا   |
| عذاب القبر]                                           | [الإيمان بع  |
| سؤال الملكين في القبر]                                | [الإيمان بس  |
| سومات والمراء في القرآن]                              | [ترك الخص    |
| ي الخلفاء الراشدين والصحابة الكرام]                   | [الكلام في   |
| الجهاد مع الإمام البر والفاجر]                        | [الصلاة و    |
| الجنة بفضل الله تعالى]                                | [الثواب و    |
| <b>25</b>                                             | [تقديرُ الآ  |
| الحرام رزقٌ من الله تعالى]                            | [الحلال وا   |
| خلق الشيطان ووجود السحر]                              | [الإيمان بــ |
| رمات وطلب العلم والسكوت عما جرى بين الصحابة]          | [ترك المحر   |
| 28                                                    | الفهرس.      |