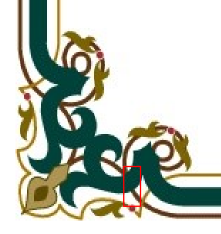
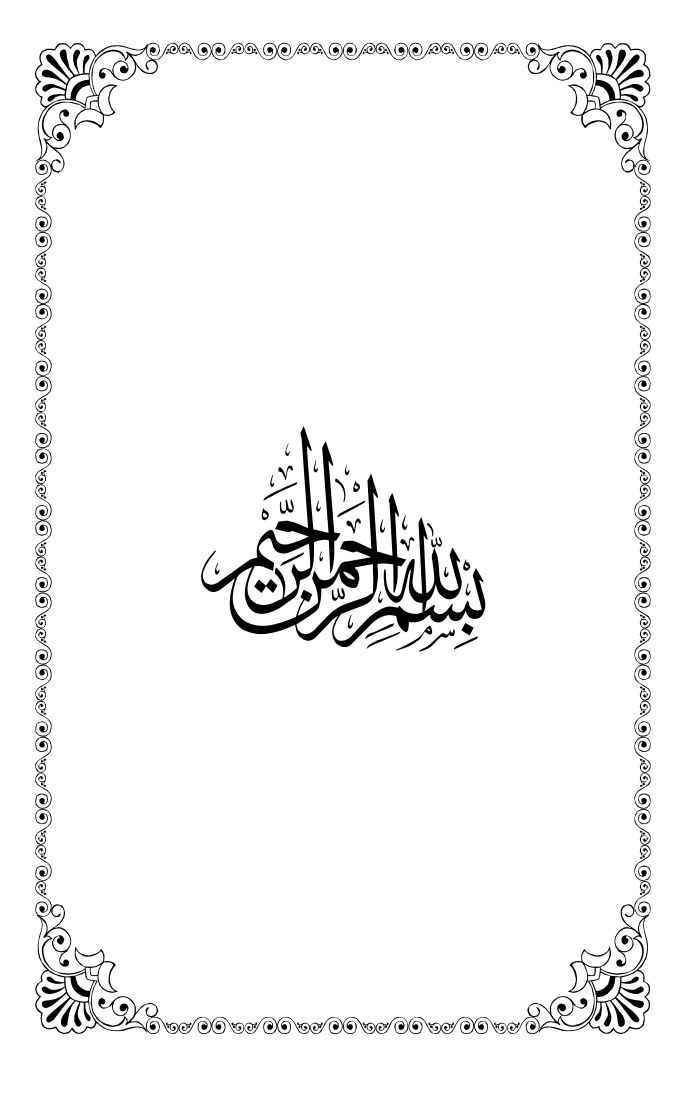


لفضيلة الشَّيْخ الأَسْتَاذ الدُّكْتُور: عبد السلام محد الشويعر حفظه الله





#### بسم الله الرحمن الرحيم

الحمد لله حمد الشاكرين، حمدًا كثيرًا طيبًا مباركًا فيه كما يُحب ربنا ٤ ويرضى، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبد الله ورسوله، صلى الله عليه وعلى آله وأصحابه، وسلم تسليبًا كثيرًا إلى يوم الدين، ثم أما بعد...

فالسلام عليكم ورحمة الله وبركاته، في هذه الليلة الطيبة، ليلة الاثنين التاسع من الشهر السادس، من عام اثنين وأربعين وأربعائة وألف من هجرة المصطفى صلى الله عليه وآله وسلم.

نجمع في مذاكرة العلم، ومذاكرة بعض الأمور المتعلقة به، وذلك بتنظيم مشكورٍ من كلية الشريعة بالأحساء، ممثلة بوحدة الأنشطة الطلابية بالكلية، فلها الشكر الجزيل على ترتيب هذا اللقاء، وإتاحة هذه الفرصة، وحسن التنظيم، وإجادته.

أيها الأفاضل في هذه الليلة بمشيئة الله -عَزَّ وَجَلَّ - سيكون لقاؤنا وحديثنا بعنوان: [التعليل الفقهي عند فقهاء الحنابلة].

وهذا الموضوع يتناول أمرًا مهمًا بالفقه، ألا وهو التعليل أو التدليل، وذلك أنه قد تقرر عند أهل العلم أن الفقه مكونٌ من شقين، لا غنى لأحد الشقين عن الآخر، وهما: الفروع والتعليل معًا، فلا قوام للفقه بفقد أحد هذين الشقين.

ولذلك فإنه من التعاريف المشهورة في كتب الفقه والأصول حينها أرادوا حد الفقه بينوا أنه: معرفة الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية.

وقد فمعرفة الأحكام الشرعية، هذا هو معرفة الفروع، والتدليل أو التعليل هو قولهم: من أدلتها التفصيلية.



وهذا يدلنا على أن الفقيه لا يكون فقيهًا إلا بوجود هاتين الدعامتين معًا، وهما: الفروع مع معرفة التعليل، والتدليل لكل فرع، ولا شك أن الجهل بأحد هذين المكونين للفقه يكون نقصًا كبيرًا في الآخر، فلا يتحقق كمال معرفة الفروع إلا بمعرفة أدلتها وتعاليلها، وكذلك لا ينتفع المرء بمعرفته الأصول والأدلة ما لمر يعرف كيفية استنباط الأحكام منها، وكيفية تنزيلها على الحوادث.

ولذلك فإن الحديث عن التعليل هو حديثٌ عن الفقه كله من أوله إلى آخره، فلا فقه بدون تعليل، وهذا الذي يجعلنا ننطلق لأمر آخر حينها نقول: إن الفقه لا يتحقق إلا بالتعليل، فالتعليل إذًا أمرٌ مشترك بين المذاهب الفقهية كلها، فلا يمكن أن يكون مذهب، ولا يصح أن يوجد دليلٌ، ولا يصح أن يوجد قولٌ إلا بدليل، ولذلك حينها يتكلم المرع عن مسألة بلا دليل، فإن قوله يكون منكرًا عند الجميع، وقد تكلم العلهاء بشيء من التهكم عمن يتوهم شيئًا يظنه دليلًا، كالإلهام مثلًا الذي يورده بعض الناس، أو عندما عبر بعضهم عن بعض مدارك الأحكام بأنها شيءٌ ينقدح في ذهن المجتهد ولا يستطيع الإفصاح والبيان به.

والمتوهم لا يصح أن يكون دليلًا، فبطل ما بُني عليه.

إذًا التعليل موجودٌ عند جميع العلماء، وفي كل المذاهب، وفي لقائنا في هذه الليلة بمشيئة الله -عَزَّ وَجَلَّ - سنتناول أحد المدارس الفقهية بشيءٍ من الإشارة لمسلكهم، وطريقتهم، وبيانٍ لبعض أصولهم في التعليل، ألا وهم فقهاء الحنابلة، وستكون هذه الإشارات في هذا اللقاء في هذه الليلة على سبيل العموم، لا على سبيل التفصيل.



والسبب في هذا العموم أمران:

- الأمر الأول: ما أوردته أولًا: أن أكثر الأمور المتعلقة بالتعليل الفقهي هي مشتركة بين المدارس الفقهية.
- والأمر الثاني: أننا سنحرص على بيان ما انفرد به هذا المذهب، أو تميز، فقد يكون مشتركًا بينه وبين غيره، لكنه تميز به بطريقةٍ أو بأخرى، مع إشاراتٍ لما بينه أهل العلم في هذه المسألة.

وعلى ذلك فإن لقاءنا بمشيئة الله -عَزَّ وَجَلَّ - بها يسمح به الوقت هو بمثابة عرض لطريقة فقهاء الحنابلة، وهو بيانٌ لبعض سهاتهم الظاهرة في اجتهاداتهم الفقهية، وفي مؤلفاتهم المصنفة التي صدرت من أعيان فقهاء المذهب، ولا شك أن معرفة النظر الإجمالي والتفصيلي كذلك للتعليل مثمرٌ ثمرةً كبيرةً لكل طالب فقه.

وقد ذكرت في أول حديثي: أن أهل العلم -رَحِمَهُم اللهُ تعالى- بينوا أنه لا فقه بلا تعليل؛ لأن الفقه هو معرفة الأحكام الشرعية من أدلتها التفصيلية، فلا بدمن معرفة الأدلة، ومع ذلك فإن بمعرفة المرء للتعاليل والتدليل، فإنه في هذه الحالة يكتسب فائدة وثمرة بينة وواضحة، وهذه الثمرة كثيرة جدًا، لكني سأشير لبعض الثمرات بها يسمح به الذهن والوقت كذلك.

▲ فمن أهم الأمور التي يستفيدها المتأخر بمعرفته تعليل المتقدم في المسائل الفقهية: أن ينتفع بهذا التعليل في حال اجتهاد المبتدأ، وذلك أن المسائل المولدات، والتي لم يسبق فيها اجتهاد قبل، فإن معرفة استدلال أهل العلم وتعليلهم، ومعرفة كيفية توظيفهم للأدلة تجعل من سار على طريقتهم، واستن بسننهم، والتزم منهجهم يحاكيهم في هذا المسلك،



فيكون حينئذ اجتهاده مثمرًا بطريقة أدق وأوضح؛ لأنه سلك فيها المسلك الصحيح الذي يُحاكى به أهل العلم.

فحينئذٍ إذا عرف التعاليل بطريقة أهل العلم استطاع أن يولد من هذا الدليل، ومن هذا التعليل على سبيل الإطلاق عشرات المسائل الجديدة.

ولذلك أهل العلم لما تكلموا عن [مسألة الفروع والحوادث] بينوا أن النصوص الشرعية محصورة، وأنها متناهية، قالوا: بخلاف الوقائع، فإن الوقائع غير متناهية، فيحتاج حينئذٍ الناظر في هذه الواقعة إلى التعليل والتدليل، فحينئذٍ يحتاج إلى توليد الأدلة.

▲ من الفوائد المهمة لمعرفة التعليل على سبيل الإجمال كذلك: أن من عرف طريقة أهل العلم ومدرستهم في هذا التدليل، فإن في معرفته التدليل على الاجتهاد يستطيع أن يكتشف دليلهم لبعض المسائل التي لم يُنقل إليه الدليل مدونًا في بعض الكتب، وذلك أن بعض الكتب تورد المسائل مجردةً عن الأدلة، فقد يبحث طالب العلم عن دليل لأولئك، لهذه المسألة، فلا يكون بين يديه من الكتب ما أورد هذا الدليل، وما نص عليه، إما اكتفاءً من المؤلفين بذكاء القارئ وإلحاقه المسائل المتناظرة ببعضها، أو أنهم يومئون إيهاءً للدليل، فيقولون: إنها مخرجةٌ على المسألة الفلانية، أو لكونهم ذُكر الدليل في كتابٍ، وهذا الكتاب لم يصل لهذا الطالب، أو ذاك.

فحينئذٍ إذا كان قد عرف الأدلة، وعرف طرق أهل العلم في الاستدلال، فإنه يُمكن أن يستدل لهذه المسألة بالدليل الذي يناسبه، ولذلك ذكر الطوفي -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى - لما أورد صفة الشيخ تقي الدين، وأن الشيخ لكا كان عارفًا بكلام أحمد وأصوله، فإنه يكون أحرى بمعرفته القواعد التي تُبنى عليه هذا المذهب.



ولذلك أيضًا نستفيد أمر آخر، وهو: أن الأصوليين -رَحِمَهُم اللهُ تعالى- ذكروا أن الأدلة غير متناهية، وأنه يكاد يكون هناك اتفاق أنه يجوز توليد دليل لريذكره الأوائل، لكن بشرط: أن يكون ذلك الدليل صحيحًا، إذ ليس كل ما يُدعى أن يكون دليلًا يكون كذلك.

▲ من الثمرات المهمة لمعرفة المرء للتعليل، وهي: مسألة الترجيح عند الاختلاف في المذهب:

فكثيرًا ما يقابل طالب العلم خلافًا في داخل المذهب، على قولين أو أكثر، ثم يكون الترجيح بين هذه الأقوال بقواعد عندهم.

من هذه القواعد في الترجيح بين الأقوال:

ك إما أن يكون بمنصوص الإمام.

← وإما أن يكون ذلك بقول الأكثر.

→ وإما أن يكون بناءً على أدلة المذهب وقواعده.

ولذلك فإن العلماء قد بينوا صيغهم الدالة على واحدٍ من هذه الأمور الثلاث:

→ فإذا أرادوا الترجيح بكون أحمد نص عليه، فيقولون: هو المنصوص.

⇒ وإذا أرادوا أن يبينوا أن الترجيح بكون هذا القول قال به أكثر الفقهاء من المنتسبين
للمذهب، قالوا: هو المشهور.

⇒ وإذا أرادوا أن يبينوا أن هذا القول المرجح إنها كان ترجيحه بسبب معرفة التعليل،
وبسبب معرفة الدليل الذي يكون مبنيًا على قواعد منضبطة عند أهل العلم، فإنهم



يجعلون له مصطلحات، مثل: تعبيرهم عن القول بأنه الأقيس، أو يقولون: وهو قياس المذهب، أو يقولون: إنه الأوفق، ونحو ذلك من المصطلحات.

إذًا عندنا مصطلحات تدل على أن الترجيح بين القولين كان بناءً على الدليل وعلى القاعدة التي بُني عليها المذهب، وهذه طريقة الترجيح إنها تكون للأكابر الذين يحسنون معرفة أدلة المذهب وقواعده، وهم الذين يرجحون بذلك.

وذلك كما ذكرت قبل قليل: أن صيغ الترجيح تختلف باختلاف سبب الترجيح، فقد أوردت ثلاثة أمورٍ من الترجيح.

⇒ وهناك أمر أيضًا رابع، وهو: قضية الترجيح باعتبار ظاهر الألفاظ:

ولذلك فإن قول فقهاء المذهب: الظاهر كذا، أو ظاهر المذهب كذا، أو ظاهر كلام أحمد كذا، فإن هذا المصطلح كثيرًا ما يُقصد به الوقوف عند الاطلاقات، سواءً كانت اطلاقات الإمام، أو اطلاقات الأصحاب دون النظر إلى التعليل.

المصطلح: المراد بهذا: أنه يُفرق بين الظاهر، ويفرق بين الأقيس وما في معنى هذا المصطلح:

فالظاهر: باعتبار دلالة ألفاظ الأوائل، والأقيس: باعتبار المعنى والتعليل، والدليل الذي قام عليه هذا القول.

من الفوائد أيضًا، وأختم بهذه الفائدة وهي فائدة مهمة:

▲ من الفوائد في معرفة التعليل للمذهب، وهو: القناعة في الاجتهاد الفقهي الذي أثمر هذا الفرع الفقهي:





ولذلك يقول أهل العلم: إن الشخص إذا عرف المسألة، عرف حكمها بدليلها وحكمتها، فإن قناعته تكون بهذا الحكم أقوى من قناعة غيره، فيُقبل على العبادة واثقًا بالإصابة فيها، ويكون قد قال هذا القول بملء فيه، بناءً على معرفته الدليل الذي ترجح عنده.

◄ ومن المسائل التي يوردها العلماء في [باب الاجتهاد]: أنهم تكلموا عن [مسألة الترجيح بين الأقوال والقناعة].

فقالوا: أن القناعة بالمذهب عمومًا تكون إجمالية، وتكون تفصيليةً في كل مسألة.

ولذلك لما تكلموا عن [الترجيح بين الأقوال]، قالوا: يرجح بين الأقوال باعتبار الدليل الدال عليه، وأما الترجيح بين المذاهب فإنه لا يجوز إلا باعتبار الأدلة والأصول فقط، لا باعتبار كثرة العدد، ولا باعتبار نوع الفروع التي أنتجها.

أنا قصدي من هذه القاعدة التي يوردونها في كتاب الاجتهاد، وأوردتها على سبيل الإيجاز: أن معرفة التعليل تورث قناعةً بالرأي في المسألة بعينها، وتورث قناعةً كذلك بالمذهب على سبيل عمومه، وقد ذكرت لكم أن الترجيح بين المذاهب إنها يكون باعتبار الأدلة والأصول.

ولذلك فإن المحققين من أهل العلم، كالشيخ تقي الدين مثلًا لما تكلم في رسالتين له:

⇒ في الرسالة الأولى: تكلم عن الترجيح بين المذاهب في القرون الثلاثة الفاضلة:
عصر الصحابة، والتابعين، وتابعي التابعين، قال: إن أصح المذاهب في تلك العصور
الثلاثة هي أصول أهل المدينة، وألف في ذلك رسالةً مطبوعة، في مجموع الفتاوئ، وفي غيره، فنظر للترجيح باعتبار الأصول التي هي الأدلة.



 ⇒ في الرسالة الأخرى له، وهي: [القواعد النورانية]: بين أن بعد هذه القرون الثلاثة اختلطت المذاهب وتشاركت، فبين أن أصح الأصول هي أصول أهل الحديث، علماء الحديث الأكابر، وأن من أشهرهم في حمل لواء فقه أهل الحديث هو الإمام أحمد -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى-.

فالمقصود من هذا: أن الترجيح بينن المذاهب على سبيل العموم لا على سبيل التفصيل في المسائل، إنها يكون باعتبار الأدلة على سبيل العموم، أما في جزئيات المسائل، فيُنظر في الأدلة التفصيلية، وهذا مسلم ويُورد في كتب أصول الفقه لما يتكلمون عن مسائل الاجتهاد، والتعارض بين الأدلة وبين المذاهب.

هذا ما يتعلق بالمقدمة التي أردت الحديث عنها عن مسألة التعليل عمومًا.

وأما التعليل عند الحنابلة على سبيل الخصوص، الذي هو موضوع لقائنا في هذه الليلة، فإن الحقيقة أن الموضوع كبير، وذلك أننا عندما نريد الحديث عن التعليل، فإن الحديث عن التعليل يشمل أمرين:

← يشمل التعليل الإجمالي، أو العلم الإجمالي بالتعليل.

♦ ويشمل كذلك: العلم التفصيلي بالتعليل عند الحنابلة.

إذًا عندما نتكلم عن التعليلي عند الحنابلة، فإن العلم بتعليلهم يشمل أمرين:

- يشمل العلم الإجمالي بتعليلهم.
- ويشمل العلم التفصيلي بتعليلهم.





المراد لما نتكلم عن العلم الإجمالي بتعليل الحنابلة هو: الذي يُمكن أن نتواضع على تسميته: بالتعليل الأصولي، وذلك بأن تُعرف أصول مذهب الإمام أحمد، أصول الأدلة، والقواعد الأصولية على سبيل الإجمال، والتي يُمكن أن يُستنبط بواسطتها الأحكام، هذا هو العلم الإجمالي، ومحل هذا العلم الإجمالي هو كتب أصول الفقه، هذا هو الأصل، وقد أتناول بعد المسائل المتعلقة بخصائص مذهب أحمد في هذه المسأئل.

النوع الثاني، وهو العلم التفصيلي بالتعليل عند الحنابلة: يعني أن نعلم ما هو دليل فقهاء مذهب أحمد في المسألة الفلانية، وفي المسألة الفلانية، فحينئذٍ يكون تفصيليًا لكل مسألةٍ ما هو تعليلها ودليلها، ويمكن أن نتواضع أيضًا على تسمية هذا النوع: بالتعليل الفقهي في مقابل النوع الأول وهو التعليل الأصولي.

⇒ فالتعليل الأصولي: هو معرفة الأدلة على سبيل الإجمال.

➡ والتعليل الفقهي: هو معرفة الأدلة على سبيل التفصيل، فيُعرف قواعد المذهب، وتعرف أدلته.

ولا شك أن القواعد الإجمالية يمكن الإحاطة بها، أما القواعد التفصيلية والأدلة التفصيلية فالأيظهر الله -عَزَّ وَجَلَّ لبعض الناس ما لا يُظهره لآخرين، وقد أشير لهذا عندما أفصل الحديث بعد قليل.

هذين النوعين من التعليل، وهو التعليل الإجمالي والتعليل التفصيلي، الحقيقة أن بينها تلازم، ووجه ذلك: أن من أتى بتعليلٍ وكان هذا التعليل ليس جاريًا على أصول المذهب، فإننا نقول: إن تعليله الفقهي لا يوافق التعليل الأصولي الإجمالي، فحين لا يصح هذا



الدليل على مذهب أحمد، وهذا موجود وله نظائر، وكثيرًا ما يرد بعض الفقهاء في بعض المذاهب دليلًا معين، فيقول: إن هذا المذهب ليس على أصول صاحبنا.

مثل على سبيل المثال، وإن كان أحمد قد يكون تعدد الروايات له أثر، عندما يأتي فيرد حديث، أو ترد دلالة حديث بدعوى أنه مما تعم به البلوى، وما لا تعم به البلوى من النوازل، فلا بد أن يكون الحديث حديثًا مستفيضًا، أو متواترًا لا آحادًا، فحينت نقول: هذا التوجيه، وهذا الاستدلال أو النقد لهذا الدليل والاعتراض عليه، فإنه نقول: إنه ليس بصحيح على أصول أحمد، فبينهما تلازم من هذه الجهة.

من جهة أخرى أيضًا: أن كثيرًا من الأدلة الأصولية، والقواعد الأصولية الإجمالية استنبطها العلماء من المسائل الفرعية، وهذا ليس خاصًا بمذهب أبي حنيفة، حتى مذهب أحمد، وهذا كثير، ومن نظر في كلام أبي يعزى وتلامذته الذين نقلوا كلام أحمد في الأصول، وكيف استخرجوا من كلامه قواعد أصولية، يجد أنهم وظفوا نصوص أحمد التي بين فيها طرق الاستدلال في تقعيد القواعد الأصولية التي بُني عليها المذهب.

أتكلم عن هذين النوعين، سأجعل حديثي إلى نهايته في هذه الليلة بمشيئة الله -عَزَّ وَجَلَّ - بالحديث عن النوعين، وهو: التعليل الإجمالي الأصولي، والتعليل التفصيلي الفقهي، وقد أختصر في الأول؛ لأن سبق الحديث عنه في أكثر من لقاء، فقد سبق أني تكلمت عنه في المدخل لأصول مذهب أحمد، وغيرها من المحاضرات المتعلقة بالأصول، لكن أشير بعض الإشارات المتعلقة بهذا الأمر.

بالنسبة للتعليل الإجمالي في مذهب الإمام أحمد، مذهب الإمام أحمد كم قرر أصحابه المتقدمون والمتأخرون كالشيخ تقى الدين وغيره قرروا أن مذهبه هي طريقة علماء





الحديث، وأنه يُعظم الحديث والنقل، ولذلك فإن مذهب أحمد مذهبٌ أثري، من أجلى مظاهر كونه أثريًا: أن مذهب أحمد يستدل بالحديث في مواضع كثيرة، سواءً وافق القياس أو خالفه، ولذلك إذا تعارض القياس والنص من الكتاب أو السنة، قُدم النص على القياس، هذا بخلاف المسألة الأصولية المشهورة، وهي: قضية تخصيص العموم في النص بالقياس، فإنه يجوز، وهناك فرق بين تخصيص النص بالقياس، وبين التعارض بين القياس وبين النص، فأحمد وأصحابه يرون التخصيص بالقياس، ويقدمون النص على القياس إذا تعارضا تعارضا في الظواهر.

من أصول أحمد: أنه كان يعمل بالحديث المرسل ويحتج به، ولذلك فإن صاحبه، بل من أصول أحمد: أبو داود السجستاني صاحب السنن ألف كتابًا عظيمًا سماه ألقه أصحابه، وهو: أبو داود السجستاني صاحب السنن ألف كتابًا عظيمًا سماه [المراسيل]، جمع فيه الأحاديث المرسلة التي عليها العمل، وبها الاحتجاج، حتى قيل: إن هذا الكتاب، وهو كتاب المراسيل ملحقٌ بكتاب السنن، وكتاب السنن كما لا يخفى على الجميع قال فيه أبو داود لما أرسل رسالته لأهل المدينة، أو لأهل مكة، قال: وما ذكرته في هذا الكتاب فهو صالح، طبعًا أي ما لم يُعلم حديثًا معينًا بشيء معين، فدل على أن الأصل الاحتجاج به.

وقد ألف جماعة من أهل العلم رسائل في أصول أحمد في المرسل، ومنهم: أحمد بن عبد الهادي، فله رسالة مطبوعة في إثبات: أن من أصول أحمد العمل بالحديث المرسل، لكن بشرطه، ليس على الإطلاق، وإنها بشرطه، وبين أن شرط أحمد قريبٌ من شرط الشافعي في هذه المسألة.

كم من الأصول العظيمة لأحمد التي تدل على تمسكه بالأثر، وهو أوسع المذاهب الفقهية بهذا الأصل: هو احتجاج أحمد بأقوال الصحابة -رضوان الله عليهم-:



بل قد لا أكون مبالغًا إذا قلت: أن هذا الأصل يُعتبر من الأصول العظيمة في مذهب أحمد، حتى إن المقدم في مذهب أحمد: أن قول الصاحبي إذا عارض القياس، قُدم قول الصحابي عليه، وهذا في الأصل عندهم: إذا لمر يُخالف الصحابي من صحابي آخر، وقال أبو البركات: وظاهر كلامهم أن قول الصحابي إذا خالف القياس قُدم على القياس ولو خالفه غيره من الصحابة، كذا ذكر أبو البركات، لكنه على العموم المشهور: أن مرادهم في هذه المسألة فيها إذا كان الصحابي لم يُخالف، وهذه أصل من الأصول العظيمة جدًا جدًا لأحمد.

قد ذكر بعض أهل العلم: أن أحمد ربها وافقه، وربها أيضًا قد فاقه بعض أهل العلم في معرفة بعض طرق الأحاديث، أو معرفة عللها، لكن لم يقاربه أحدٌ، ناهيك أن يفوقه في معرفته آثار الصحابة، وعلل آثار الصحابة، فأحمد في نفسه من أعلم الناس بآثار الصحابة واجتهاداتهم، ولذلك مذهبه مذهبٌ أثري، نظر في اجتهاد الصحابة، سواءً كانوا من المدنين أو المكين، أو الكوفيين، أو البصريين، أو الشاميين، أو المصريين، أو عيرهم، شم اختار من هذه الأقوال بعد سبرها، وبعد الإحاطة بها ما أفتى به.

وأحمد له الكثير من المسائل المتعلقة بالعموم، له قواعد قد يكون انفرد بها في العموم وأحمد له الكثير من المسائل المتعلقة بالعموم، له قواعد قد يكون انفرد بها في العموم والخصوص، وفي الاطلاق والتقييد، لكن نظرًا لاختصار الوقت لعلي أكتفي بها ذكرت، ما الإحالة إلى لقاءات سابقة متعلقة بأصول مذهب أحمد وانفراداته، أو ما اشتهر به، ولا أقول انفراداته في كل شيء فيها يتعلق بأصول الفقه.

◄ أنتقل للجزئية الثانية التي هي أظن أنها هي صلب حديثنا هذه الليلة، وهو التعليل
التفصيلي في مذهب أحمد وأصحابه:





وأؤكد مرةً أخرى على معنى قولي: التعليل التفصيلي، أو ما يُسمى، يمكن أن نتواضع عليه بأنه التعليل الفقهي.

المراد بذلك: هو التعليل لآحاد المسائل، ولكل صورةٍ على انفرادها، وعندما بينت هذا المعنى أؤكد على عددٍ من الأمور المهمة، لكي تكون مستحضرة في الذهن، قبل الحديث عن التعليل الفقهي التفصيلي عند فقهاء مذهب الإمام أحمد.

يجب أن نعلم أولًا: أنه ما من مسألة إلا ولها دليل؛ لأنه من المسلم عند الجميع: أنه لا يجوز اجتهادٌ بلا دليل، إذ لكان الحديث في شرع الله -عَزَّ وَجَلَّ - ضربًا من الأوهام، وضربًا من التخرصات، فلا يوجد اجتهادٌ سائغٌ جائزٌ في الشرع إلا بدليل، نعم قد يقوى الدليل حتى يكون نصًا لا يحتمل تأويلًا، وقد يضعف الدليل فيحتاج إلى عاضد، وقد تتعارض الأدلة فيحتاج إلى مرجح، وغير ذلك من الأمور المتعلقة بالنظر في الأدلة.

### لماذا أقول هذه الجملة؟

لأن بعضًا من طلبة العلم لربما رأى فروعًا فقهية، واحد أو أكثر ولم يكن عالمًا بدليلها، فيبدأ مباشرة بنفي الدليل، وهذا غير صحيح؛ لأن عدم العلم بالشيء ليس علمًا بالعدم، عدم علمك أو علمي بالدليل لا يدل على عدم الدليل لهذه المسألة، ولذلك المرء دائمًا يتهم فهمه، وهذا هو الحال في كل أموره، دائمًا اتهم فهمك، ولا تستعجل في حكم بعض الأمور، فإن هذا يدل على فقه المرء وعلى عقله.

من الأمور التي أود أن أُنبه لها، وأؤكد عليها لكي تكون حاضرةً في الـذهب، وهـو: أن حيث قلنا: إن لكل مسألةٍ دليلًا، فإن العلم بالدليل ليس لازم الوجود، العلم بالدليل ليس لازم، ولذلك فقد يجهل كثير من الأشخاص، سواءً كانوا من الفقهاء أو من المتفقهة دليل



مسألةٍ بعينها، ولا يعرفوا تعليلها، وهذا جائز، فإنه قد تخفى بعض الأدلة، ولذلك أقروا أهل العلم أن الأحاديث بنصها ليس كله قد وصلنا، وإنها الذي أجمعت الأمة عليه هو: أن يصلنا مدلول الحديث، والفرق بين الاثنتين ما هو؟

الفرق بين الاثنتين: أن الله -عَزَّ وَجَلَّ - ترك هذه الأمة على المحجة البيضاء، ليلها كنهارها، فمدلول الحكم: لا يُمكن أن تجتمع أمة محمد -صَلَّى الله عَلَيْهِ وَسَلَّم - على ضلالة، لكن الدليل قد يخفى، وقد ذكروا أن الصحابة لم يروا كل ما سمعوا، وقد ضرب بذلك الشيخ تقي الدين مثالًا، فقال: إن أبا بكر الصديق -رَضِيَ الله عَنه - هو من أكثر الصحابة ملازمة للنبي -صَلَّى الله عَليهِ وَسَلَّم -، ومع ذلك لم يروي عنه -صَلَّى الله عَليه وَسَلَّم - إلا أحاديث قليلة، جمعها المروزي وغيره، لو قارنتها بصحبة أبي هريرة للنبي -صَلَّى الله عَليهِ وَسَلَّم - أبو هريرة صاحب النبي -صَلَّى الله عَليه وَسَلَّم - أربع سنين فقط، لعلمت كيف الفرق بين ما سمعه أبو بكر، وما حدث به، وهو جزءٌ قليل مما سمع في مقارنة ما سمعه أبو هريرة وحدث به.

هذا يدلنا على ماذا؟ على أن الدليل قد يجهله بعض الناس، قد يجهله أهل العصر في بعض الأزمان، وفي بعض البلدان فقدت بعض كتب الأحاديث، بعض الكتب الستة، التي هي أمات الكتب والمراجع في الحديث لمر تدخل بعض البلدان، الأندلس لمر يدخله بعض الكتب الستة إلى القرن الخامس، وهكذا، فقد يخفي على بعض الناس بعض الأدلة.

أنا أقول هذا لما؟ لأؤكد به على ما سبق: أنه عدم العلم بالدليل لا يدل على نفيه، وعدم ذكر بعض المتأخرين للدليل لا يدل على نفيه، فكيف يُعرف الدليل للمسألة؟ يُعرف بالبحث عن الكتب التي ذكرت الأدلة، وسأشير لها بعد قليل، ويُعرف وهذه للمتمكن الذي ارتاض في كلام الفقهاء، واعتاد على طريقتهم، مع ما رزقه الله -عَزَّ وَجَلً- من



ذكاء نير، وما رزقه الله -عَزَّ وَجَلَ - من رياضة نفس، فيستطيع أن يستدل لبعض المسائل بناءً على قواعده، وهذا موجود لكثير من أهل العلم، سأشير لهم عندما أتكلم عن الكتب تفصيلًا.

الأمر الأخير الذي سأتكلم عنه، أؤكد له قبل أن أتكلم عن التعليل التفصيلي عند الحنابلة، وهو: أننا حيث قلنا: أنه ما من اجتهادٍ فقهي إلا وله دليل.

والأمر الثاني: أن العلم بهذا الدليل ليس بلازم، إذ يخفى عن البعض، أو أحيانًا عن الكثير من الفقهاء أو المتفقهة.

# ▲ لكن يُستثنى من ذلك مسألة مهمة، وهي: مسألة الغلط والخطأ:

فإن الغلط والخطأ ليس دليلًا، بل هو غير مقبول، والغلط والخطأ يرد من كل أحد، بدءًا من الإمام أحمد فمن بعده، وقد خطأ بعض أصحاب أحمد أحمد، منهم: حرب الكرماني، وكما قال الإمام مالك: كلٌ يؤخذ من قوله ويُرد إلا صاحب هذا القول.

فالخطأ أحيانًا قد يكون من القائل نفسه، وقد يكون بسبب الناقل عنه، قد يكون الذي نقل وهم، فنقل المسألة على غير وجهها، وهذا يوجد في كتب الفقهاء المتأخرين، ينقلون حكم مسألة في غير محلها خطئًا منهم ووهمًا، وبينوا هذا، وهناك كتب متخصصة في نقد وتصحيح هذه الأخطاء، وتُسمى كتب التصحيح، ويُشار إليها كثيرًا في الحواش، وممن كتب في ذلك وعُني به ابن نصر الله في حواشيه، وخاصةً في حديثه على المحرر والفروع فإنه يُبين بعض هذه الأمور.

انا قصدي من هذا: أن البعض من أهل العلم قد يورد قولًا، فلا يُفهم من كلامنا: أن كل قول له دليل، أننا لا بد أن نورد حتى القول الخطأ، بل قد يكون أخطأ، والخطأ لا



يعرى منه أحد، ولا يسلم منه أحد، كما قال أحمد: من يعرى من الخطأ؟ من يأمن من الخطأ؟ نص عليه أحمد، وقاله قبله سفيان وغيره من أهل العلم.

وقد يكون أحيانًا الخطأليس في الغلط نفسه، وإنها بسبب خفاء دليلٍ على المجتهد، فقد يخفى عليه دليل، فيذهب الاستدلال بالدليل الضعيف، كالاستصحاب للبراءة الأصلية مثلًا، ثم بعد ذلك يتمسك بالدليل الضعيف مع وجود دليلٍ قوي خفي عنه، وكثيرًا ما يُعلل بهذا لاجتهادات بعض العلهاء المتأخرين، بأنه خفي عنه دليل هذه المسألة، وهذا ليس عيبًا فإن ابن آدم مسكين، لا يمكن أن يُحيط بعشر معشار عشر العلم، وهذا يدل على ضعف ابن آدم، وعلى قصوره، ولا قوة له ولا حول إلا بالله -عَزَّ وَجَلً-.

◄ بالنسبة للتعليل التفصيلي عند الحنابلة عمومًا، سأتناوله في عددٍ من الجزئيات:
سأبدأ أولًا: في قضية التعليل عند الإمام أحمد:

وأكرر هنا: أن التعليل عند الإمام أحمد أعني به التعليل التفصيلي، التعليل الفقهي، بأن يورد دليل المسألة التي أجاب فيها، وتكلم عنها، أي تعليل آحاد المسائل، ودليل كل سورةٍ على سبيل انفرادها، أحمد -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى-، وقد اقترنت الإمامة باسمه حتى أصبحت علمًا عليه، فلا يكاد يُذكر اسمه إلا مقرونًا بالإمامة، فيُقال: الإمام أحمد، الإمام أحمد -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى- كان معظمًا للدليل، مجلًا له، وقد ألف كتابًا لطيفًا، أكثر النقل عنه القاضى أبو يعلى، وهو [كتاب طاعة الرسول].

في هذا الكتاب، من النقولات الموجودة من هذا الكتاب: يُبين أحمد أن تعظيم النص مقدم على كل شيء، وأن التمسك بالنصوص الشرعية مقدمة، فأحمد كان معظمًا للنص، وفي نفس الوقت كان يُعمل المعاني، فمع تعظيمه النص يُعمل المعاني، والفرق بين من لا





يُعمل المعاني وهم الظاهرية، وبين فقهاء الحديث الذين يُعظمون النص ويقدمونه، ويُعملون المعاني: أنه إذا فُقد دلالة النص، فإنه يُرجع للقياس، بين أولئك إذا فقدوا دلالة النص تمسكوا بالبراءة الأصلية، وهو دليل الاستصحاب، وهنا يأتي الفرق الكبير بين المدرستين، ولا شك أن التمسك بالاستصحاب هو أضعف الأدلة، كما قال أهل العلم: أضعف الأدلة المعتبرة الاستصحاب.

فأحمد مع علمه بالأثر وصحيحه وضعيفه فإنه كان يُعمل الأدلة الأخرى، ولذلك كثير من المسائل المنقولة عن أحمد يورد حكمها مع دليلها، أو مع تعليلها، أو نحو ذلك من المسائل المتعلقة به.

إيراد أحمد لهذه المسائل أُخذ منه مسائل كثيرة جدًا، منها ما ذكرت قبل، وهو: قضية الأصول الكلية الإجمالية لأحمد، وهي: الأصول مذهب الحنابلة، فقد ذكرت لكم أنه كثيرًا ما استنبطت القواعد الأصولية من تعليلات أحمد، نعم بعضها صريح في النص على القاعدة من كلام أحمد، وبعضها لا، أُخذ من تعليلاته، وقد أثنى أهل العلم على أصول أحمد، ومن أوائل من أثنى عليه، وليس الأول، هو: أبو العباس ابن سريج الشافعي - رحمه الله تعالى - صاحب الفقه، فإنه ذكر أن أصح الأصول هي: أصول أحمد، وهذا يدلنا على أن تعليل أحمد استفدنا منه التقعيد الكلى.

قرن أحمد للأدلة عند إيراده للأحكام أخذ منه فقهاء الحنابلة أيضًا قواعد في فهمها غير القواعد المتعلقة بالأصول، وقد أوردوا أكثر من عشر قواعد، تقريبًا خمسة عشر\_قاعد، والباحث قد يستطيع أن يستنبط أكثر من هذه القواعد.



اشير لبعض القواعد التي أخذوها من التعامل مع تعليلات أحمد، وتدليلاته المسائل:

فعلى سبيل المثال، قالوا: أحمد إذا احتج بالحديث على حكم، فهل يكون احتجاجه تصحيحًا لذلك الحديث أم لا؟ كثيرًا ما يحتج أحمد بأدلة ويسكت على الحكم عليها، فهل نقول: إن احتجاجه صحيح، فنقول: صححه أحمد بناءً على أنه احتج به؟

فيها وجهان في مذهب أحمد؛ أي قولان لأصحابه.

⇒ فمنهم من قال: إن كل ما احتج به أهمد، وبنى عليه حكمًا، فإنه يكون صحيحًا
عنده، وهذا المسلك صرح به الشيخ تقي الدين في بعض كتبه.

⇒ والمسلك الثاني، قالوا: لا، إنه لا يلزم من الاحتجاج التصحيح، فإن أحمد يصح عنده الاحتجاج بالحديث الضعيف، وقد قر الشيخ تقي الدين: أن هذا قد يكون خلافًا لفظيًا، ومعنى قوله خلافًا لفظيًا، قال: إنه من قال: إنه يجوز بالاحتجاج الضعيف، فمراده بالضعيف: ما يقابل الحسن، لا مطلق الضعيف.

وعلى العموم فمنهج أحمد واضح، فليس كل حديثٍ يحتج به على الإطلاق، هذه قاعدة في التعامل مع تعليلات أحمد.

▲ من القواعد كذلك: إذا نقل أحمد حديثًا أو أثرًا وسكت عنه من غير احتجاج به على حكم، وإنها نقله فقط من باب الرواية، سواءً في كتبه، أو نقله عنه تلامذته، فهل يكون نقل أحمد لهذا الحديث أو الأثر تصحيحٌ له أم لا؟



هذا النقل هو الذي يُعبر عنه الفقهاء دائمًا يقولون: ذكره أحمد، ذكره أحمد؛ أي ذكر الحديث، فقولهم: ذكره، يعني إشارة للخلاف الذي ذكرته قبل قليل، وهو: أن ذكر أحمد للحديث أو للأثر عن الصحابة من غير إعلالٍ له هل يكون تصحيحًا أم لا؟

من أهل العلم من يرى أن مجرد ذكر أحمد للحديث تصحيح، وممن ذهب لهذا المسلك حافظ المغرب أبو عمر بن عبد البر -رحمه الله تعالى-، فقد نص على ذلك: أن ما ذكره أحمد، وسكت عنه، فإنه يكون تصحيحًا له، وقال به بعض أصحاب أحمد، وهو وجهٌ في مذهب أحمد.

ومنهم من قال: إنه لا يلزم ذلك، كما تعلمون حتى بالغ ابن الفرج الجوزي فأورد في مسند الإمام أحمد أحاديث ونسبها للوضع، فانبرى الحافظ أبو فضل بن حجر في كتابه [القول المسدد في الذب عن مسند الإمام]، وبين أنه لا يوجد في مسند الإمام أحمد حديث موضوع، وعلى العموم هذه المسألة فيها وجهان.

من القواعد أيضًا، وسأكتفي بهذه الثالثة للوقت؛ لأنه يبدو أني تأخرت كثيرًا.

◄ وهو: أن ما نقله أحمد من الأحاديث من غير بيان رأيه فيها، هل يكون نقله لهذا
الحديث رأيًا فقهيًا أم لا؟

وهذا سبب عناية أصحاب أحمد بالمسند؛ فإن بعضًا من أصحاب أحمد، بل من كبار أصحابه ومتقدميهم كابنيه عبد الله وصالح، وكأبي بكر المروزي، وهو من أكبر أصحاب أحمد، اختاروا: أن كل ما نقله أحمد من الأحاديث أو من الآثار فإنه يكون مذهبًا له، وقد نقل ابن حمدان، وتبعه الشيخ المرداوي نقلوا وجهين في المسألة: هل ما نقله أحمد من



الحديث والآثار من غير إعلال يكون مذهبًا له أم لا، وذكر وجهين في المسألة، أنا قلت لكم: أن ممن ذهب لكونها مذهبًا له ابناه.

هذه ثلاثة مسائل، والحقيقة المسائل أكثر من ذلك بكثير جدًا، وقلت لكم: أنها تزيد عن عشر، ولو أراد الباحث أن يبحث لتجاوز ذلك بكثير.

فيها بقي من الوقت لعلي أوجز الباقي من الأمور المهمة، أتكلم عن بعض المسائل المتعلقة بالتعليل عند أصحاب الإمام أحمد، والتعليل عند أصحاب الإمام أحمد ما كان منه في دروس العلم، وفي مجالس المناظرة، فهذا لا يُمكن بيانه؛ لأنه فُقد إلا شيئًا قليلًا نقله لنا ابن عقيل في كتابه الفنون، وفيها نُقل، ولا ندري عن هذا الكتاب، وهو: [كتاب المناظرات لابن عقيل]، فقد قيل: إن كتاب المناظرات هو حكاية لبعض المناظرات الفقهية التي كانت في عصره، وكان عصره زمنًا فقهيًا في المناظرات والمجادلات، وللذك عندما نتكلم عن التعليل على النص عند أصحاب الإمام أحمد، فإننا نتكلم عما وصلنا، والذي وصلنا إنها هي الكتب، وغير ذلك مما يكون في حلق العلم، فلا شك أن شيئًا كثيرًا تكلموا به، وأن علمًا عظيًا أظهره الله -عَزَّ وَجَلً - على ألسنتهم، ولكنها ممن درس، ولم يُدون، وما دُون وصلنا بعضه، وربها كان كثيرٌ منه لم يصلنا.

لكني سأتكلم عن التعليل عند أصحاب أحمد باعتبار إذًا الكتب الموجودة التي بين أيدينا، وربها أشير في نقول نقلت عن بعض الكتب المفقودة.

أرئ من المناسب أننا عندما نتكلم عن التعليل عند الحنابلة بعد الإمام أحمد: أن نقسم هذا التعليل لمراحل، فإن هذه المراحل تختلف، ففي بعض المراحل يقوى التعليل، وفي بعض المراحل يضعف، وسبب القوة والضعف إنها هو بسبب اختلاف الزمان والمكان:



أما اختلاف المكان: فقد قرروا أن هناك اختلافًا بين طريقة الخراسانيين والعراقيين، فإن الخراسانيين كانوا أصحاب طرد، بينها العراقيون كانوا أصحاب تأثير، قال الشيخ تقي الدين: وكان القاضي في أول أمره على طريقة الخراسانيين، ثم في آخر كتبه كان على طريقة العراقيين، فاختلاف البيئة التي هي محل التعلم والتصنيف مؤثرة في طريقة التعليم، وهذه مسألة تحتاج إلى دراسة أعمق، وللأسف الدراسات لم تتكلم عن قضية الاستدلالات في البلدان، جاءت أكثر من دراسة تناولت المدرسة الحنبلية في بعض المناطق والبلدان، ولكن لم تتكلم عن قضية التعليل عندهم، وتعطي هذا الموضوع حقه.

حونا نتكلم عن المراحل التي مر بها التعليل في مذهب الحنابلة، وسأشير لأعيان هذه المدارس، ومن تأثر بهم بعد ذلك:

لنقل تقريبًا، وأنا أعبر بأنه على سبيل التقريب، وليس على سبيل التدقيق، فقط يستطيع الباحث أن يزيد، وإنها هذا تواضع في ذهني، يعني من باب ما وضعته أنا في الذهن، وقد يزيد فيه وينقص.

▲ أول مرحلة: ربها وصلتنا الكتب، وهي من أوائل الكتابات التي وصلتنا، فيها تعليل، هي: كتابات أبي بكر عبد العزيز بن جعفر، غلام الخلال، وكتب أبي بكر عبد العزيز تعتبر من أصول مذهب الإمام أحمد المتقدمة، ولا شك، ويكفي أن النقل عنه إلى العصور المتأخرة، وهم ينقلون عنه، وهو من عمد هذا المذهب، ولا شك، وخاصةً أنه تتلمذ على أبي بكر الخلال، صاحب الجامع الذي جمع كلام أحمد.



كتب أبي بكر عبد العزيز بن جعفر: وصلنا بعض كتبه، مثل: قطعة من الشافعي، واختصار له، ويُسمئ [زاد المسافر]، يتبين لنا من طريقته، وهي طريقة قريبة من طريقة شيخه أبي بكر الخلال، وهو أمران:

الأمر الأول: التوسع في جمع نصوص أحمد، ويبدو أن تلك متفرق من كلام أحمد، وأما من حيث التعليل، فقد كانت عنايته بالأدلة النقلية هي الأظهر، سواءً بذكر الدليل مجردًا عن وجه الاستدلال، أو ذكر وجه الاستدلال أحيانًا، ويكتفي بالأول بناءً على ما استقر في ذهن طلاب العلم من بيان وجوه الاستدلال، ولأن العلم لا يُؤخذ دائمًا من الكتب، بل لا بد من مجالسة أهل العلم، فبمجرد معرفته الحديث يعرف وجه دلالته بمجالسته لأهل العلم.

والكتب التي وصلتنا، وأنا أحكم عن ما وصلنا، ولا أحكم على مطلق كتبه؛ لأن العلم باعتبار ما علمنا فقط، هذه الكتب التي وصلتنا في الحقيقة أن التعليلات بالمعاني ليست كثيرة، وإنها التعليلات النقلية من الحديث وأقوال الصحابة، وأحيانًا التابعين واضحة وبينة، مع تحرير أقوال أحمد، والجمع بينها، وتقييد المطلق ونحو ذلك، فهذا يدلنا على أن هذا المذهب قام في الأصل على النقل.

#### ▲ هناك مرحلة الثانية من مراحل المذهب التي ظهر فيها التعليل:

وتعتبر هذه المرحلة مرحلة قفزة، قفز فيها المذهب قفزة كبيرة جدًا، وتطور تطورًا كبيرًا، حتى إن كثيرًا من المؤرخين يجعل هذه المرحلة بدايةً لمرحلة جديدةٍ للمذهب، بل يقول: هي قوة المذهب، هذه المرحلة هي المرحلة التي وُجدت فيها كتابات القاضي أبي يعلى وتلامذته بعده، ولاحظ هنا أني عبرت بكتابات القاضي؛ لأني لا أتكلم إلا عن



الكتب الموجودة، ولا أتكلم عما حدث في ذلك الوقت من دروس ومناظرات، وغير ذلك من الأمور التي لم يبقى أو لم يصلنا منها شيء.

إذًا كتابات القاضي أبي يعلى، وكتابات تلامذته الكبار، كأبي الخطاب، وأبي الحسن بن البنا، أبي عبد الله بن البنا، والقاضي أبي حسين بن أبي يعلى، وأبي الوفاء بن عقيل، وأبي الفرج الشيرازي، وكل هؤلاء كتبهم وجدت أو وجد بعضهم، فعلى سبيل المثال: القاضي كتابه العظيم قد أشير له بعد قليل، وهو [التعليقة]، وهذا من أهم كتب المذهب، وكتابه الآخر [الروايتين والوجهين، هذان الكتابان من أهم الكتب التي وصلتنا في الفقه، وفيها التدليل واضح وبين.

أبو الخطاب وصلنا من كتبه التي فيها التدليل كتابه العظيم، وإن لم يصلنا منه إلا قطعة فقط، وهو [كتاب الانتصار]، وهو كتاب عظيم جدًا الحقيقة.

ابن البنا كذلك وصلنا شرحه للخرقي، وفيه من التعليل وخاصةً في المعاني، يعني الشيء المفيد، القاضي أبو الحسين في كتابه المتهام خصوصًا كان يورد الخلاف ويورد الأدلة، ابن عقيل وخاصةً كتابه الفصول، أو الذي يُسمئ [كفاية المفتي]، وكان بعضهم يسميها: تعليقة ابن عقيل، كتاب عظيم جدًا كذلك، وفيه من حسن الاستدلال وتوجيه الأدلة والاعتراض البين.

كذلك أبو الفرج الشيرازي وجدت قطعة من [كتاب الإيضاح] له، وهو كتاب أيضًا يذكر القولين، ويذكر أدلة القولين مع توجيه الأدلة، والرد والاعتراض على قول المخالف.



هذه الكتب عمومًا في تلك المرحلة اتسمت بعددٍ من الأمور، من هذه الأمور: أن تلك الكتب التي نسميها اختصارًا التعليقات، خلينا نسميها هكذا: التعليقات، وقد وجدت هذه التسمية عند بعض الفقهاء، من باب تغليب اسم كتاب معين.

هذه الكتب الحقيقة أن فيها سمات، منها: أن في هذه الكتب وُجد ما يُسمى بتخريج الخروج، بمعنى: تخريج الحلاف، وتوريد الحلاف، ففيها توريد للخلاف، أظهر من كان يورد الحلاف القاضي أبو يعلى، ولا شك القاضي أبو يعلى له توريد في خلاف مذهب أحمد، صفة واضحة جدًا، ولعله يكون هناك فيها يتعلق بتوريد الحلاف وتخريجه.

هذا التوريد للخلاف، أو الحكم في المسائل تارةً يكون تخريجًا على فروعٍ متقدمة لأحمد، وتارةً يكون تخريجًا على أصوله، وفي كلا الحالتين هو محتاجٌ إلى تعليل.

من سمات هذه الكتب كذلك: حشد الأدلة، بحيث أن مؤلف هذه الكتب تلحظ أنه يستدل للمسألة الواحدة بأكثر من دليل.

كذلك من سهات هذه الكتب: مناقشة الاعتراضات التي وردت على أدلة المذهب، وهذه مسألة مهمة، ليست مجرد إيراد الدليل، بل إيراد الاعتراض مع رده.

أيضًا من سمات هذه الكتب في تلك المرحلة: إيراد أقوال المذاهب الأخرى، سواءً وافقت روايةً أخرى من مذهب أحمد أو لا، والرد على تلك الأقوال.

هذه الأمور كلها تجعل هذا الكتاب مُستغنى به عن غيره، ولذلك تجد في هذه الكتب، وخاصةً الأصل فيها والعمدة، وهو: كتاب التعليق، أو التعليقة، أو الخلاف الكبير، كلها أسهاء لكتاب القاضي أبي يعلى تجده عمدة الكتب، ولذلك يصدق أن نقول: إن كتاب التعليق للقاضي أبي يعلى هو كتاب المذهب، قد تستغني به عن كثير من الكتب، ويكفي في





بيان أهمية هذا الكتاب: أن الشيخ تقي الدين في آخر حياته لما حُبس أرسل يطلب من الكتب كتاب التعليقة، أو جزء من كتاب التعليقة، هذا يدلك على معرفة الأئمة لهذا الكتاب، هذه المرحلة الحقيقة تحتاج إلى بسط؛ لأنها من أهم المراحل في الاستدلال، بل قد أقول: إن ما بعدها بنسبة كبيرة بُني على هذه المرحلة، ولكن الآن أوشك الوقت أن ينتهى، لكن لعل يكون لها حديث عن هذه المرحلة على سبيل الخصوص.

بعد هذه المرحلة جاءت مرحلة أخرى بعدها بفترةٍ من الزمان، وتغير فيها التدليل والتعليل:

▲ وهذه المرحلة هي: مؤلفات أبي محمد عبد الله بن أحمد بن قدامة، المتوفى سنة عشرين وستهائة، فإن ابن قدامة -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى - نقل الناس من كتب تلك المرحلة إلى كتبه، حتى انشغل الناس بكتبه، وربها نسوا الكتب التي قبله، وقد ألف ابن قدامة عدًا من الكتب، ربها خمسة في الفقه أو تزيد، يهمنا منها في باب التعليل كتابان: [المغني] و [الكافي] فالمغني في أدلة المذهب، وأدلة غيره من المذاهب الأخرى، والكافي: في ذكر أدلة روايات المذهب، أشهر الروايتين في الغالب يذكر أدلتها.

وقد تميز ابن قدامة بأمور، منها: أنه استفاد من كتب المذهب السابقة له، واضح أنه استفاد من كتبهم، ونقل من هذه الكتب المذهب السابقة فجمعها في كتاب، كما أن ابن قدامة الموفق استفاد كذلك من كتب المذاهب الأخرى، وهذا واضح، وخاصةً في كتب بعض الشافعية بالخصوص، لكن كان نقل الموفق بن قدامة نقل عالم، وليس مجرد نقل مجرد، بل إنه نقل عالم بالفقه والأصول، ولا ينقل من الأدلة إلا ما كان على أصول أحمد من جانب، أو يحوره بها يناسب مذهب أحمد.



من سمات كتب الموفق أيضًا: أنه كان يتوسع في الاستدلال، يعني توسعًا كبيرًا جدًا، ويكفى أن تنظر في المغنى الذي أغنى عن كل كتاب.

بعد الموفق ابن قدامة شغل الناس بكتبه حقيقة، وقد لا أبالغ إذا قلت: إن ما بعد الموفق، وأنا أتكلم عن الموجودة وأكرر هذا الكلام لكي لا أنفي كل شيء، صار هناك ركود في التعليل نوعًا ما، وهذا الركود ربها اكتفاءً بها ذكره الموفق، يظهر ذلك في عددٍ من الكتابات التي جاءت بعد الموفق، فإنهم يقتصرون في التدليل على عبارات الموفق بنفسها.

من أشهر ما كتب في التعليل بعد الموفق:

أولًا: كتابا تلميذه البهاء المقدسي: [شرح المقنع]، و [شرح العمدة] هو في الأصل أدلة للتعليل، لكن إذا قرأت هذا الكتاب تجد أنه لا يكاد يخرج عن المغنى والكافي.

من الكتب أيضًا التي عُنيت بالأدلة: [الشرح الكبير لابن أبي عمر]، وابن أبي عمر شرح المقنع، وأغلب شرحه، وليس كل شرحه مأخوذ من المغني، حتى قيل: شرح كتابه بكتابه.

نعم هناك أربعة فروق ذكرتها في أكثر من درس: ما الفرق بين الشرح الكبير والمغني.

من الذين عنوا بالتدليل، وأثر ابن قدامة عليه واضح: [ابن المنجى صاحب الممتع في شرح المقنع]، فإنه عُني بالأدلة عناية واضحة وبينة، ولكن تأثره بكتب الموفق ابن قدامة واضحة جدًا جدًا جدًا بنعم ليس ناقلًا يعني مجرد ناسخ، وإنها هو من أهل العلم المحققين، ولذلك تجدله تحبيرات وتدقيقات، لكن في الغالب نقول: لم يكد يخرج عن كتب الموفق.



▲ بعد هذه المرحلة لنقل: المرحلة الرابعة من أصحاب أحمد في التدليل، لنسمي هذه المرحلة بمرحلة إن صح التعبير: الإحياء والبعث، وهو: الرجوع في الأدلة والتقعيد أيضًا، فيُرجع في التقعيد لأصول الإمام أحمد مباشرة، والأصول المكتوبة لا يكتفون بنقلها، بل يمحصون الأصول ويدققون فيها، ويستفيدون منها بفائدة كبيرة، فالحقيقة أن هذه المرحلة مرحلة مهمة جدًا في مذهب أحمد، هذه المرحلة حامل لوائها، وإمام وجدتها هو: الشيخ تقي الدين ابن تيمية –رَحِمة الله تعالى –، فالشيخ تقي الدين –عليه رحمة الله – أظهر مسلكًا في التعليل والتدليل في كتبه لمريكن موجودًا فيمن قبله؛ لأنه لا يكتفي بمجرد النقل، بل التمحيص معنى الدليل، بل في التعليل الإجمالي الذي هو الأصولي، وهذه ميزة لا تكاد توجد منذ قرونٍ قبله، ولذلك هذه المرحلة في الحقيقة هي مرحلة تطوير للمذهب، وتجديد فيه، وتجديدٌ مع تمسكِ بالأصول، فهو رجوعٌ للأصول، وهذا ما لا يستطيعه كل أحد، وذلك أثنى الأكابر على الشيخ تقي الدين وعلى مسلكه في الاستدلال، ومن تُوفي قبله كالحارثي وكالطوفي وغيرهم.

هذه المدرسة رأسها كما ذكرت: الشيخ تقي الدين، وعلى طريقته ومسلكه جماعة، وإن كانوا يتفاوتون في قضية التعليل والتدليل بحسب معايير مختلفة.

أشهر هؤلاء الجماعة ربما أربعة: ابن القيم، وابن رجب، وابن مفلح، وابن قاضي الجبل، ربما لمرأكن رتبتهم على وفياتهم؛ لأن آخرهم وفاةً هو ابن رجب، فهو تلميذٌ لهؤلاء وتلميذٌ لابن القيم، ولكن ربما قدمته لفضله، لكثرة مؤلفاته، هؤلاء الأربعة تأثرهم في الاستدلال بالطريقة التي أوردها شيخهم وشيخ شيخهم الشيخ تقي الدين واضحة، لا في الاستدلال في الأصول، فيما كتبوه في الأصول، ولا في استدلالهم في الفروع الفقهية فيما وُجدمن كتب هؤلاء.



ومن بنى على الاستدلال قضية ما ذكرت فائدة معرفة الدليل الترجيح، فإذا عرفت الدليل الذي بُني عليه المذهب استطعت أن ترجح بين الروايات المختلفة، وهذا من أكبر الغايات وأهمها.

الحقيقة: أن هناك شخصيات قبل أن أنتقل للمرحلة الأخيرة، وأختم بها حديثي: أن هناك شخصيات عُنيت بالتعليل وتميزت فيه، وهذه الشخصيات العلمية تُعتبر مؤلفاتها متميزة جدًا، لكن من الظلم أن نقول: إنها مندرجة في أحد هذه المدارس السابقة، وإن تستطيع أن تدخلها فالأمر سهل، هي مجرد تنويع وتقسيم فحسب.

كم من هذه الشخصيات المهمة: الشيخ مسعود الحارثي -عليه رحمة الله-، وهذا رجل إمام في الحديث وإمام في الفقه، وإمام في القضاء -عليه رحمة الله-، وقد كان رئيس قضاة مصر، وقد توفي في حياة الشيخ تقي الدين سنة سبعائة وإحدى عشر-، الشيخ مسعود إضافة لثبته المطبوع، له رسالة مطبوعة، أو عفو له شرخ أو قطعة من شرحه على المقنع، وهذا الشرح شرح قيم، ولكن بين أهل العلم أنه يغلب عليه الاستدلال النقلي، حتى قيل أو ذكر بعض المترجمين له: أن معرفته بالحديث قد تفوق معرفته الفقه، فقد عُني بذكر الأحاديث والحديث عن عللها، وعن ألفاظها، وعن بعض الأحكام الحديثية المتعلقة بها، لكن مع معرفته الأحاديث وتعاليلها، فالحقيقة أن الشيخ مسعودًا -رَحِمَهُ اللهُ تَعَالَى - له قواعد وضوابط كلية تميز بها في هذا الكتاب، ونقل كلها صاحب الإنصاف.

كم من الشخصيات المهمة في تلك المرحلة، وهو: القطيعي، فإن له كتابًا مطبوعًا، وهو شرح المحرر، والمحرر لأبي البركات المجد، هذا شرح المحرر الحقيقة أنه مُلئ بالأدلة والمعلى، ولكن كما بينن ابن رجب أن القطيعي تُتبع في بعض أدلته، وبعض أقواله، وممن تتبعه ابن نصر الله في كتابٍ له وحاشيةٍ على المحرر، وقد عُني بتتبع بعض ما وقع فيه.



وبعض الأدلة كان القطيعي يجتهد في إثباتها، والقطيعي يمكن أن تنسبه لطريقة الشيخ تقي الدين، فقد ذكر في أول شرحه للمحرر أن هذا المذهب، يعني مذهب أحمد حمل لواءه في عصره، وانتفع هو به، ذكر الشيخ تقي الدين، فانتفاعه بالشيخ تقي الدين واضح، ولكن له اجتهاداته وطريقته، ويمكن أن ندخله أيضًا في مدرسة الشيخ تقي الدين كذلك.

كه من الشخصيات العلمية التي عُنيت بالتأليف، أيضًا نُدخلها في تلك المرحلة التي حل لواءها الشيخ تقي الدين، وهو الشيخ شمس الدين الزركشي وفي كتابه العظيم: [الشرح الخرقي]، وقد طبع كاملًا في أكثر من طبعة، والزركشي توفي سنة اثنين وسبعين وسبعيائة، وكتابه الحقيقة عظيم جدًا، يتميز من فوائده أنه: يُعنى بالاستدلال بالقواعد الأصولية والفقهية، وهذه ميزة واضحة وجلية فيه، ولذلك فإن في بعض الجامعات السعودية استخرجوا القواعد الأصولية، والقواعد الفقهية من هذا الكتاب، وأظنه في جامعة أم القرئ، وحُق لهذا الكتاب أن تُستخرج القواعد منه.

كان بودي أن أتكلم عن هذه الكتب، لكن معذرة أطلت عليكم كثيرًا، لكن لعلي أذكر المرحلة الأخيرة أن بعد هؤلاء يعني الحقيقة أصبح التعليل ضعيفًا جدًا من حيث التجديد، وإنها بعد هؤلاء في الغالب إنها هم يقتصرون على النقل في التعليل، ويندر جدًا أن يوردوا تعليلًا جديدًا، وأصولًا مبنية، وأنا عندما أقول: تعليلًا جديدًا أؤكد على ما ذكرته أولًا: أن توليد الأدلة جائز، حُكي الاتفاق عليه، نعم هناك خلاف في بعض الأصوليين، ونُسب لابن حزم، لكن عام الأصوليين: أنه يجوز توليد الأدلة والاجتهاد فيها، والحقيقة أن هؤلاء لهم عذر، فإنه ليس كل دليلٍ يصلح أن يكون على أصل المذهب، ولأن براءة الذمة ألا ينسب المرء لمذهب شيئًا ليس فيه، ولذلك كان الذين يعنون بتعريف



كل المذاهب، في الحقيقة قلة ليسوا كثرة، أنا أعني بالنين يعللون ابتداءً، وينتصبون للتعليل، وأما الباقون فإنهم نقلة للتعليل، وأما الباقون فإنهم نقلة للحكم مع تعليله.

من أشهر المتأخرين الذين عُنوا بنقل الأدلة، أنا أعبر بنقل الأدلة:

⇒ البرهان بن مفلح، صاحب المبدع، وكتابه مليءٌ بالتعاليل، والبرهان مات قبل
المرداوي بسنة، مات سنة أربع وثهانين وأربعهائة.

⇒ من الكتب التي عُنيت أيضًا بالتعليل أو نقل التعليل [فتح العزيز لابن البهاء البغدادي، شرح الوجيز] المتوفى سنة تسعمائة، أيضًا عُني بالتعليل، وأغلب تعليلاته يأخذها من المغني أو من غيره.

⇒ ممن عُني أيضًا بالتعليل والأدلة: البهوتي، وخاصةً في كتاب: [كشاف القناع]، فقد عُني به عنايةً كبيرة.

هذا عرض تاريخي لما يتعلق بالتعليل عند الحنابلة.

في الحقيقة هناك موضوع مهم ويستحق الإفراد فيها يتعلق بطريقة الحنابلة في التعليل، وأظن الوقت انتهى بل جاوزت الوقت بأكثر من عشر دقائق، لكن لعله يُكتفى من القلادة بها أحاط بالعنق، فلعلي أذكر بعضًا من الأشياء التي في الذهن، أذكرها بسرعة هكذا سردًا، فتكون مواضيع، أو رؤوس مواضيع يُمكن أن يُستدل بها على مضمونها.

▲ موضوع طرق تعليل الحنابلة، كيف يعللون، وكيف نجد التعليل في كتبهم: في الحقيقة موضوع كبير جدًا، وكان المفروض أني أجله منفصلًا في الحديث عما سبق؛ لأن ما



سبق أقرب ما يكون للسرد التاريخي، والجانب الأصولي والتقعيد في مسألة التعليل، لكن أذكر بعضًا من الأمور:

من طريقة الحنابلة أنهم معنيون جدًا بالنصوص الشرعية من الكتاب والسنة، وهذه العناية بالنصوص الشرعية وخاصة المعنية بالنصوص الشرعية واضحة وجلية جدًا جدًا في مؤلفاتهم، وخاصة المعنية بالتدليل، ولكن نكتفي هنا في قضية: أن الدليل كيف يمكن معرفة وجه الاستدلال منه، أشير إلى بعض الكتب التي عُنيت بذلك:

⇒ الأدلة من الكتاب، هناك كتب أُفردت لبيان وجه الاستدلال منه، من أهم الكتب: كتابان: أحدهما مفقود والثاني موجود، فأما المفقود فهو: [كتاب أحكام القرآن للقاضي أبي يعلى] وجدت منه نقولات، لكن الأصل فيه أنه مفقود، فهذا الكتاب لو وجد فالغرض الأساسي منه: بيان وجه استنباط الأحكام من النصوص من كتاب الله -عَزَّ وَجَدَّ -.

من الكتب القيمة في الحقيقة، وهي مغفول عنها، وهو [كتاب تفسير الرسعني]، فإن الرسعني تلميذ الموفق ابن قدامة، ويذكر في أحايين كثيرة وجه استنباط الأحكام الفقهية من النصوص الشرعية من الكتاب، وقد طبع تفسير الرسعني بتحقيق الشيخ عبد الملك بن دهيش في سبع مجلدات ضخمة، وهذا من حسناته، وحسناته كثيرة -رَحِمة اللهُ- وسائر العلماء والمشايخ، ولكن طبعًا الرسعني يعتمد كثيرًا على شيخه الموفق، لكن على العموم هي محاولة جيدة، وخاصةً في جوانب اللغة.

 أما بالنسبة للأحاديث: فإنه يُعرف وجه الاستدلال منها من كتب الفقه التي ذكرنا أسهاءها قبل، وهناك كتب مفردة لبيان وجه الاستدلال عند الحنابلة على سبيل



الخصوص، من أهم هذه الكتب في ظني كتابان: [شرح البخاري لابن رجب]، ولو تم لكان آية، وهناك كتاب عظيم جدًا ومهم، وهو [شرح ابن القيم لتهذيب السنن]، وهذا الكتاب الحقيقة يعتبر من أهم الكتب التي عُنيت بوجه الاستدلال من الأحاديث.

طبعًا هناك شروحات عند الحنابلة كثيرة جدًا، لكن ربها عنايتها بالفقه قد تكون أقل، من ربها التي يوجد فيها بعض الفقه وإن كان ليس كثيرًا: [كتاب الإفصاح لابن هبيرة]، [كتاب مشكل الصحيحين لتلميذه ابن الفرج بن الجوزي]، وأيضًا غيرها يوجد هنا وهناك بعض المسائل المتعلقة بالشروحات.

بعض الحنابلة تميزوا بأمره، وجمع الأحاديث من غير وجه استدلال، جاء جماعة من الحنابلة وعنوا بذكر أحاديث الأحكام، وهذه في الحقيقة سمة واضحة عند الحنابلة، بل قد يكون من أظهر المذاهب، وهذا من عنايته بالأحاديث: [ابن الجوزي في كتاب التحقيق]، و [ابن عبد الهادي في كتابه المحرر]، و المجد في المقرر]، و [جمال المرداوي في كفاية المستقنع لأحاديث المقنع] يريدون الأحاديث التي عليها العمل والاعتهاد في مذهب أحمد، وإن كانوا لا يوجدون وجه الاستدلال، بناءً على ذكاء طالب العلم، ولكي لا يستغني بهذه الكتب عن الكتب المطولة، وعن حلق العلم.

▲ من طرق الحنابلة في التعليل: معرفة الآثار والعناية بها، وهذا واضح، وأغلب الكتب التي يرجعون إليها في معرفة الآثار في الحقيقة كتابان: أولها: كتاب الأثرم [السنن]، وهذا الكتاب أغلبه مفقود إلا قطعة يسيرة موجودة في من الطهارة طبعت، ومع ذلك فقد فقد، الكتاب الثاني، وهو [كتاب سنن سعيد بن منصور]، وكثيرًا ما





يحيلون إليه، وينقلون عنه الآثار، وسعيد يُصنفه بعضهم من أصحاب أحمد؛ لأنه يبني تبويبه على مذهب أحمد.

وذلك فالعناية بالآثار ونقلها مهم، وقد يوجد عند بعض المتأخرين الذين أسندوا كالبيهقي إيراد بعض الآثار لاجميع الآثار المتعلقة التي يستدل بها الحنابلة.

# ▲ من طرقهم في التعليل والاستدلال: استدلاهم بالأقيسة:

وكان بودي أن أتوسع في هذا لكن ضاق الوقت، ويتوسعون في قياس العلة متى يكون، وقياس الشبه متى يكون عندهم، وكذلك المناطات التي تُبنى عليها الأحكام.

### ▲ من أصول الحنابلة وطرقهم في التعليل: التعليل بالحكمة:

ولهم في الحكمة مسلك خاص، والحقيقة أني لا أريد الحديث عنها الآن؛ لأنني متأكد أني لن أوفيه حقه لانتهاء الوقت وضيقه، فلعل الله -عَزَّ وَجَلَّ - أن ييسر لقاءً كاملًا فيها يتعلق بالتعليل بالحكمة؛ لأن التعليل بالحكمة له مسلكه الخاص ومدرسته المتميزة، سواءً عند أصحاب أحمد، أو عند الفقهاء عمومًا، ولكن لأصحاب أحمد مسلك خاص فيه يتين.

يعني هذا على سبيل الإجمال ما يتعلق بمنهج التعليل وطريقة التعليل عند الحنابلة، تكلمنا عن التعليل المراد به، وفائدة معرفته، وأنها أصل من أصول الفقه، تكلمنا أيضًا عن أن التعليل نوعان: تعليل الإجمالي وهو الأصول، وتعليل تفصيلي وهو التعليل الفقهي الذي يورد عند كل مسألة، تكلمنا عن التعليل الإجمالي اجمالا كذلك عند أحمد وأصحابه، وأن لهم انفراداتٍ أصولية مبنية في الأصل على تعظيم الأثر والنقل.



التعليل الفقهي الموجود لآحاد المسائل تكلمنا عنه بها يتعلق بالنظرة له الشمولية، وما يتعلق بالمراحل في التدوين، الذي وصلنا في التعليل، والكتب المعللة، ثم تكلمنا كذلك عن الفرق بين المعلل والناقل بنفسه، وتكلمنا كذلك وهو الذي أوجزنا فيه للأسف، وأقول: للأسف؛ لأنها مهمة عن طريقة التعليل عند الحنابلة عمومًا، سواءً في النصوص أو في الآثار، أو في الأقيسة، أو في الحكمة، وبقى أيضًا ما يتعلق بالتعليل أدلة استئناسيه.

أسأل الله العظيم رب العرش الكريم أن يرزقنا جميعًا العلم النافع والعمل الصالح، وأن يتولانا بهداه، وأن يغفر لنا ولوالدينا، وللمسلمين والمسلمات، وأسأله -جل وعلا- أن يرنا الحق حقًا ويرزقنا اتباعه، وأن يرنا الباطل باطلًا ويرزقنا اجتابه، وأسأله -جل وعلا- أن يدلنا لصالح الأعمال والأخلاق، وأن يصرف عنا سيء الأعمال والأخلاق، وأسأله -سُبُحانَهُ وَتَعَالَى - أن يحفظ بلادنا وسائر بلاد المسلمين من كل سوء وفتنة.

وصلى الله وبارك على نبينا ورسولنا، وإمامنا، وقدوتنا محمد بن عبد الله، وعلى آله وصحمه أجمعين.

والله أعلم



